

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

ڈاکٹر طہ احمد (مصری) کی عظیم تصنیف

# الْفِتْنَةُ الْكَبِيرَ

ترجمہ

پروفیسر محمد منور (ایم اے)

جس میں حضرت عثمانؓ کے زمانہ کے نازک ترین واقعات  
کا بڑے ذمہ دارانہ اور غیر جانبدارانہ انداز سے جائزہ لیا گیا ہے



## دُوستِ ایسوسی ایٹس

پرنسپلز - پبلیشورز - سپلائرز

الکریم مارکیٹ اردو بازار لاہور

جملہ حقوق محفوظ

1999ء

محمد شاہد عادل نے  
عالیین پر لیس سے چھپوا کر  
دوست ایوسی ایش اردو بازار لاہور  
سے شائع کی۔

قیمت/- 240

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

فہرست مشمولات

الفِتْنَةُ الْكُبُرِيُّ



صفحہ  
و  
ش  
ط

عنوان

فہرست

عرض مترجم

تعارف

○ باب اقل

تہیہ

تاریخ کے مطابع میں میرا نقطہ نظر

خلافت اسلامیہ کا مفہوم

نئف نظام ہائے حکومت کے تجربے اور ان کا مآل

حضرات البریکر و عُسْرَہ اور حدل اجتماعی کا جراحتمند اثر تجربہ

○ باب دوم

|   |                              |                |
|---|------------------------------|----------------|
| ۱ | اسلام کے دو بنیادی اہم مسائل | توحید و مساوات |
| ۲ | اقامتِ عدل کی جدوجہد         |                |
| ۳ | خیلیخودم کا طریقہ یقین کار   |                |
| ۴ | ایک سوال                     |                |

## ۵ باب سوم

۲۱ عہد فاروقی تک حکومت کا انداز و نوعیت  
شروعی

۲۲ بیعت

۲۳ کیا صدرا قبیل کی اسلامی حکومت چیزیں نظام پر مشتمل تھیں؟  
اسلامی حکومت کے اجزاء تکمیلی

۲۴ پہلی مشکل

۲۵ دوسری مشکل

۲۶ حضرت عُمرؓ کی حکمت علی کا ایک پہلو

۲۷ حضرت عُمرؓ کی حکمت علی کا دوسرا پہلو

۲۸ نظام شروعی

۲۹

۳۰

۳۱

۳۲

۳۳

۳۴

۳۵

۳۶

۳۷

۳۸

۳۹

۴۰

## ۵ باب چہارم

حضرت عثمانؓ (خلیفہ بننے سے پہلے)

حضرت عُثمانؓ (اسلام لانے کے بعد)

تدوین و دادیں اور نظام علکی

نظام شروعی اور اس پر تنقید

خلافت کے لئے حضرت عُثمانؓ کا انتخاب

## ۵ باب پنجم

حضرت عُثمانؓ کی خلافت کا انداز

مکاتیب حضرت عثمانؓ

پہلا مکتوب (ذکر کا مفہوم - حکامت کے عوامل اور ان کے خپچ کرنے کا طریقہ)

چوتھا مکتوب (کھس، عجیبت میں پہنچا ہے۔)

حضرت عمرؓ کے مقرر کردہ ممال جبھیں حضرت عثمانؓ نے بجال رکھا۔

۶۹ حضرت عثمانؓ کی طرف سے وکالات اور عطیتوں میں اضافہ  
 ۸۱ انتظامی امور میں حضرت عثمانؓ کا حضرت عمرؓ سے اختلاف  
 ۸۳ عبدہ عثمانؓ کے متعلق مورثین کے بیان کا مطلب

### ○ باب ششم

۸۴ حضرت عثمانؓ اور اُن کی رعایا۔  
 ۸۵ قریش کے ساتھ مدد و معلم  
 ۸۶ جماعت انصار  
 ۹۰ عرب کے عوام  
 ۹۱ مشتوفہ اقوام

### ○ باب هفتم

۹۵ حضرت عثمانؓ کی خلافت کا دورہ اور  
 ۹۵ مفتونہ عسلاقوں کی مختلف چیزیں  
 ۹۶ حضرت سعدؓ کی تقدیری و معزوفی  
 ۱۰۱ کو فرمیں دلید اور اس کی سیاست

### ○ باب هشتم

۱۰۹ کوفہ سعید ابن العاص کے دور میں  
 ۱۱۰ کوفہ اور دیگر نئے مفتونہ عسلاقوں میں اصل بیماری اور اس کا علاج  
 ۱۱۲ اسلام میں بڑی بڑی علیکیتوں اور جاگیر وار از نظام کا آغاز  
 ۱۱۹ جلاوطنی کی سنا

### ○ باب نهم

۱۲۳ بصرہ میں ابو موسیٰ اشعریؓ کی معزوفی اور عبد اللہ بن عامر کی تقدیری

### ○ باب دهم

۱۲۸ شام کے وسیع علاقے پر حضرت معاویہؓ کا انتدار

## ○ گیارہوں باب

حضرت عثمانؓ کے عہد میں

۱۳۲ عمر بن العاصؓ کی مسند ول اور عبداللہ بن سعید کی تقدیری

## ○ بارہوں باب

دو قریشی نوجوان بمسد میں

۱۳۴ کوفہ سے اشتراک اخاط

## ○ تیرہوں باب

عبداللہ ابن سیا

۱۳۲ مسلم بیوی اور عبداللہ ابن سیا

۱۳۳ ایک اہم سوال اور اسنے کا جواب

## ○ پندرہوں باب

حضرت عثمانؓ کے ساتھ مرکز میں

## ○ پندرہوں باب

حضرت سعدؓ بن ابی وفات

## ○ سولہوں باب

حضرت دبیرؓ بن العوام

## ○ سترہوں باب

حضرت مسلمؓ بن عبید اللہ

## ○ اٹھانہوں باب

حضرت علیؓ بن ابی طالب

## ○ اُنیسہوں باب

حضرت عبداللہ ابن مسعودؓ

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
|     | ○ بیسوائیں باب                                   |
| ۱۸۸ | حضرت ابوذر غفاریؓ                                |
|     | ○ اکیسوائیں باب                                  |
| ۱۸۳ | حضرت عمّا زبین یاسر                              |
|     | ○ بائیسوائیں باب                                 |
| ۱۸۶ | حضرت عثمانؓ کی خلافت کے اس باب                   |
| ۱۸۸ | عبدی عثمانی پر تنقید کرنے والوں کے نقطہ ہائے نفس |
|     | ○ تیئیسوائیں باب                                 |
| ۱۹۳ | حضرت عثمانؓ کے بارے میں قدما رکا نقطہ نظر        |
| ۱۹۴ | دینی حیثیت رکھنے والے اعتراضات                   |
|     | ○ چوبیسوائیں باب                                 |
| ۲۰۴ | حضرت عثمانؓ کے خلاف نظم و نسق سے متعلق اعتراضات  |
|     | ○ پچیسوائیں باب                                  |
| ۲۱۰ | حضرت عثمانؓ کے عہد میں نظام مالیات               |
| ۲۱۱ | خلافت کے متعلق حضرت عثمانؓ کی رائے               |
|     | ○ چھبیسوائیں باب                                 |
| ۲۱۹ | حضرت عثمانؓ کا اپنے مخالفوں کے تائید طرزِ عمل    |
|     | ○ ستائیسوائیں باب                                |
| ۲۲۲ | مخالفین اور حضرت عثمانؓ                          |
| ۲۲۳ | حضرت عثمانؓ کے خلاف پہلی جرأت                    |
| ۲۲۸ | حضرت عثمانؓ کی سخت ترین تقریب                    |
| ۲۳۰ | اموال عامہ کے متعلق حضرت عثمانؓ کا خیال          |
| ۲۳۱ | حضرت عثمانؓ کی مشاہدات                           |

۲۳۷  
۲۳۲  
۲۳۳  
۲۳۴  
۲۳۵

کون میں بقاوی  
مصری و فدلی مدینہ میں آمد  
مروان کی مداخلت اور اس کی تاثیر  
مدینے پر باغیوں کا گھنہ  
خط کا قفتر

○ ہٹائیسوں باب

۲۳۶  
۲۳۸  
۲۳۹  
۲۴۰

حضرت عثمانؓ کی شہادت  
ماغفت کرنے والی جماعت  
حیرت پ کی ابتداء  
کیا حضرت عثمانؓ آخری وقت میں خلافت سے دستبرداری کے لئے تیار تھے۔

○ انتیسوں باب

۲۴۱  
۲۴۳  
۲۴۴

امیر معاویہؓ کی درجہ بندی  
ان حالات کا خلاصہ جو باعث شہادت بنے۔  
مسلمانوں کے ساتھ آنے والا دروازہ

○ تیسیسوں باب

۲۴۶

ایک بجواب طلب سوال

○ آکتیسوں باب

۲۴۸  
۲۴۹

عثمانؓ کے خون ناچ کی ذمہ دانی کس پر  
باغیوں کے عذر

○ خمینہ

۲۵۱  
۲۵۳

حضرت عثمانؓ کا موبول کے نام خط (برائے امدادی)

حاجیوں کے نام حضرت عثمانؓ کا خط

## عرض مترجم

«القنة الکبریٰ» عربی سے اردو میں منتقل ہو گئی ہے۔ — عربی اور اردو کے اس انیسا پر خاص ہے تفاہت ہیں۔ اس نے ایک دوسرے میں ڈھلتے ہوئے ان کی اساسی رعنائی دوں کشی بلکہ نہیں دہتی۔ یہ راہ اسی دقت اور بیگی نیلادہ پر ہے، ہو جاتی ہے جب اصل متن کھالنے والے اکٹھے جیسے ایسا فن کا مصنف ہو جی کے سہل متعین ادا نہیں لانے کی نیلادہ عربی ادبیات کے بھی خیطہ قدرت سے باہر ہے۔

یہ ترجمہ قریبًا سو فیلڈ فنی ترجمہ ہے۔ آزاد نہیں۔ ایسی صحت میں صلاحت و مہانی قائم رکھنے کا مسئلہ و مخواہ ترجمہ جانا ہے۔ میں اس کو شش میں بیان تک کامیاب ہوا ہوں، اس کا اندازہ میں نہیں کر سکتا۔ قارئین بہتر یعنی صرف ہیں۔ رہا ترجمہ کی صحت و عدم صحت کا سوال تو گزار پڑھنے ہے کہ میں ترجمہ تفریج کرنے سے قبل بھی اپنے کام مائل موسوس کر رہا تھا اور باب بھی کر رہا ہوں۔ — عربی زبان سے بچے عشق ہے گر جہاں تک اس زبان کے علاوہ اتعلق ہے۔ غصہ مہندی ہوں۔ — ترجمہ نہات خود ایک نہایت ہلکل فن ہے۔ — میں اس دریا کا بھی شاور نہیں ہوں۔ لہذا مقصہ ہوں کہ میں ار باب ہم کو جہاں کیسی ترجمہ اور ترجمائی میں علیلی ملکائی دے اس کی چھینچا نہ فشاندی فرمائیں۔ — میں ان کا تھہ مل سے شکر گزار ہوں گا۔ اور انشا اللہ آئندہ طباعت میں ان غلطیوں کی تصحیح کر دی جائے گی۔

کتاب کا موضوع ٹھاناؤک ہے بلکہ تقول عربی ہے۔

ہشیار کہ رہ بردم یقین است قدم را

یہ مونووچ قارئین سے دقت نظر اور حداقتِ عکس کا خدید تھا اس کا تکلیف۔ حق یہ ہے کہ اسلامی تاریخ کا یہ زمانہ روایات کی گوناگونی کے باعث ائمہ تمام اسلامی تاریخ کی عادت پر خشیت کی کی طرح اڑانداز ہوا ہے۔ والٹر لٹھ جیسے اس کتاب میں بڑے مخلوق کے ساتھ اس مسئلہ کو سمجھنے (اور بعد یہ ہے کہ سمجھانے) کی کوشش کی ہے۔ — یہیں

یاد ہے کہ یا یک شخص کی الفرادی کا دش ہے۔ درسے افراد کو اس سچ سے کئی مقامات پر اختلاف ہو سکتے ہے خود ترجم کو بعض واجب اتکلیم شخصیتوں کے بارے میں مصنف کی رائے سےاتفاق نہیں ہے۔ لیکن جب بات کی اشہد فرودت ہے۔ وہ یہ ہے کہ ایسی سچ ملت یگر ہوتا کام جماعتی ذہن کسی مفصلہ پر پہنچنے کے قابل ہو سکے۔ میں سمجھتا ہوں کہ اب ایسے غیر فرقہ وار اذن تکلیم کی داعی بیل ٹالنے میں تا خیر ایک اجتماعی جرم ہے۔

اس کتاب کا ترجمہ کرنے کے لئے اگرچہ موضع کتاب ہی کافی وجہ تھا۔ تاہم مجھے یہ کام کرائیں کی ذمہ داری ہیرے کی عزیز نوں اور بزرگوں پر عائد ہوتی ہے۔— وہ نہیں نے دو فوں جلدیں کئی بڑے پڑھنے کے بعد بڑے آرام سے اس نیت کے ساتھ الماری میں بند کر دی تھیں کہ اگر کبھی ہمہت ہوئی تو ان کا ترجمہ کر دیا جائے گا۔ یہ نیت اس طرح نیک تھی جیسے بقول حالی ہر مسلمان کی حج پہنانے کی نیت نیک ہوتی ہے۔— مگر کتنے افراد جانے میں کامیاب ہستے ہیں؟— کام کرنے کی خواہش کرنا اور فی الواقع کام کرنا یہ دو ایسے جزیروں پر ویز پر عائد ہوتی ہے۔ حاصل ہیں۔— بہر حال سب سے بڑی ذمہ داری ہیرے مشق چودھری علام احمد صاحب پر ویز پر عائد ہوتی ہے۔ جنہوں نے اقتباس اس کتاب کے کچھ نکل کر "طلوح اسلام" میں شائع کئے جس کے باعث ہیرے احباب کو اس ساری کتاب کا ترجمہ دیکھنے کا شوق پیدا ہوا۔— ان شاائقین میں ہیرے دوست اور بھائی ردوست کے بعد بھائی ہنایتیغا ایک غالتوں سی بات ہے) تم ایسا صاحب پیش پیش کرے۔ کیونکہ انہوں نے لڑکپن میں جس جوش و خوش بکے ساتھ عربی پڑھی تھی جوانی میں اسی دوق و شوق کے ساتھ بھلاڑائی ہے۔— ایسا صاحب کی طرح حبیب گرامی قریشی محمد عبداللہ شاہ صاحب بھی اس کتاب کا ذکر سننے ترجمہ پر اصرار فرماتے۔— حرم بلادر محمد منیر اکبر صاحب سیکرٹی میونسپل کمیٹی سرگودھا اٹھعن و تشیع کئے ہوتے ہیں اور دوست اور بھائی ردوست نے۔— مثلاً کیا فائدہ اپنے وگوں کے پڑھنے کا۔— کوئی کتاب نہیں لکھی۔— اور نہیں تو کسی کتاب کا ترجمہ ہی کوئی۔

ہر تا۔ کسی کتاب سے ہمارا ہی "الافتہ ایکری" تھی۔

یہاں یہ بات واضح کہیں گے۔ ہرگز کہ اگر تو سید درسہ نے تو نظر ثانی اور تبیین فرمادیگر۔ ہیرے ایک کرم فرمائی کہا کریتے ہیں کا کن نظر ثانی اور تبیین بھی فقط اتنی ہی شکل ہوتی جتنی تو سید ہے تو دنیا میں مصنفوں کی تعداد ہزاروں گئی زیادہ ہوتی۔— اس ترجمہ کی تو سید بھی لیکن ایک مدت تک خلدت تبیین کی منتظر ہوتی۔ مگر ایسا محمد منیر اکبر صاحب پھر حملہ اور ہوئے۔— ۱۹۵۶ء کی تعییلات ہو چکی تھیں۔ انہوں نے حکم دیا کہم سرگودھا سے کہیں باہر نہیں جا سکتے۔ اس کام کو ان تعییلات میں مکمل کرو۔ یہ کہ کرانہوں نے اپنی کوئی کامی کا ایک ملکوف کر دیہرے لئے مخصوص کیا اور

میری جلد آسائشیں اور ضروریں کی کفالت اپنے ذمہ لے لی۔ ایسے قائم ہر بارہ کا شکریہ کس دبائی خلایت سے ادا کیا جاسکتا ہے؟

بہرحال یہی نے لفڑتائی وہی رہ کا سلسلہ شروع کر دیا۔ اس "قید" میں میرے بھگری دوست فیصلہ احمدزادا ایم۔ اے اے مخدوشید عالم ایم۔ اے بھی شریک تھے۔ یہ دو فون ہر زبان کے متوالے ہیں۔ انہوں نے لفڑتائی میں میری گہاں قد راغامت کی۔ ترجمہ کی کئی غلطیاں درست کیں اور عبارت کو رواں تربنانے کی خاطر خامی جگہ کادی سے کام لیا۔ مخدوشید عالمہ نے توکم از کم دو سو صفات کی تبیین بھی کی۔ ان دو فون کا شکریہ کیونکر ادا کریں۔ دوست ہیں۔ ڈرتا ہوں میرے کلمات امتنان، ان کی طبع ناڈک پر گل نہ گزیریں۔

### محبت کیش

(پروفیسر) فہد منور (ایم۔ اے)  
(گورنمنٹ کالج، لاہور)



# تعارف

قرآن کریم نے تاریخ کو اس قدر اہمیت دی ہے کہ اس نے ہبھاہ کے ولقدہ انزٹنَ رائیں کم ایکاٹ مبینت پ وَ مَبْشِّرُ مِنَ الظَّرِيفَنَ خَلَوَا مِنْ قَمِيلَكُفْ (۴۷۷) اور یہ حقیقت ہے کہ ہم نے ہبھاہ طرف واضح احکامات ناول کے اور ان مrogan کے حالات جنم سے پہلے ہو گئے ہیں ۔ اس نے تاریخ کو جمع و اتفاقات ناگذی کی حیثیت سے پیش کیا بلکہ اس نے اسے منتظر یا اس نے کی حیثیت سے پیش کیا ہے ۔ اس کا کہنا یہ ہے کہ قوموں کا مروج اور زوال، فطرت کے اٹل قوانین سے وابستہ ہوتا ہے ۔ تاریخ یہیں یہ بتاتی ہے کہ فلاں قوم نے جب قوانین خداوندی کے مطابق معاشرہ قائم کیا تو اس کا نتیجہ کیا مرتب ہوا اور جب اس نے ان قوانین کی خلاف خداوندی کی تراس کا نجام کیا ہوا ۔ ان امور کے بیان کرنے سے قرآن کریم کا مقصد یہ بتانا ہے کہ اگر تم بھی اس قسم کی روشن اختیار کو ہے جس پر چل کر کوئی قوم تباہ ہوئی تھی تو تمہارا نجام بھی تباہی ہو گا اور اگر تم نے ایسی قوم کی راہ اختیار کی جس نے قوانین خداوندی کے اتباع سے عروج حاصل کیا تھا، تو یہیں بھی سرفرازی اور بلینتی نصیب ہو جائے گی ۔

لیکن تاریخ کی اس اہمیت کے باوجود ہماری تاریخ کا جو عالم ہے اس کے پیش نظر اسے کسی طرح بھی قابلِ اعتماد قرایک طرف، قابلِ اطمینان بھی نہیں کہا جاسکتا ۔ اٹل تو ہمارے قرآن اٹل کی تاریخ پاماری طور پر تکریی پوچھی سدی بھری سے پہلے مرتب ہیں ہوئی ۔ اور جو مرتب ہوئی وہ بھی ایسے عین ناقد ادا نہادنے سے کہ اُسے اُسی عہد کی قابلِ اطمینان تاریخ کی صورت میں بھی نہیں کہا جاسکتا ۔

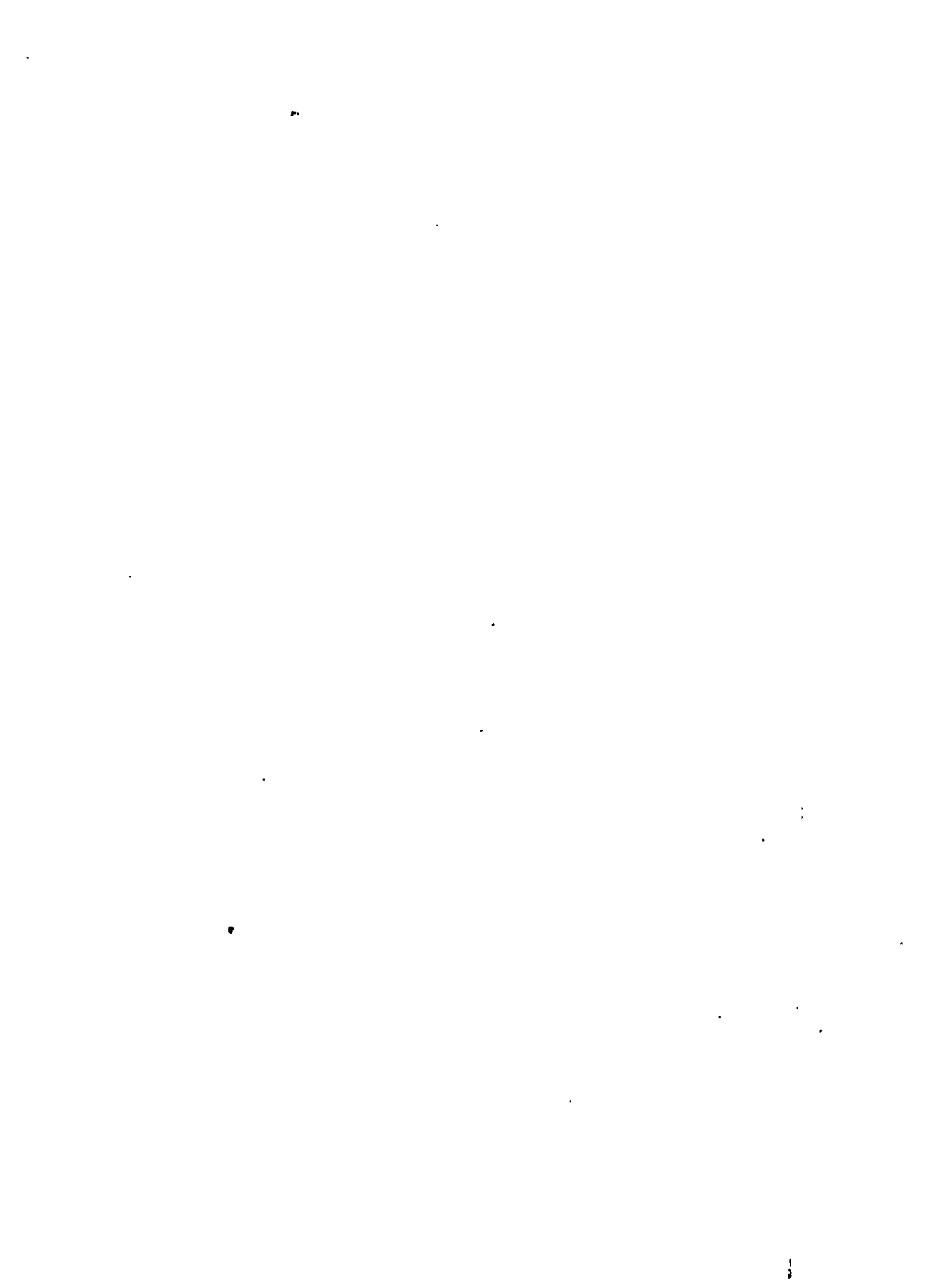
یہ تاؤں دور کی تاریخ کی بھوئی مالت ہے ۔ لیکن ماں طور پر حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانے کا جو فتنہ ہمارے سامنے آتا ہے وہ بڑا ہی پیروت اکموز اور تناست انجیز ہے ۔ ہم چاہتے تھے کہ کوئی بلند پایہ پوری یا تلقینہ نگار اُس دور کی تاریخ کا نیز حابسدار از طور پر جائز ہے کہ وہ احوال و ظروف کی تھے جن میں خلیفۃ المسلمين،

حضرت عثمانؑ کی مدینہ منورہ میں شہادت عمل میں آئی۔ اس ضمن میں جو کتب تاریخ بخاری نظروں سے گزروں ان میں ہم نے حضرت کے ڈاکٹر اطلس حسین کی کتاب "القشنة الکبریٰ" کو فی الجملہ باقیوں کے مقابلہ میں پہتر پایا۔ ڈاکٹر موصوف علیؑ دینا میں کسی تعارف کے محتاج نہیں۔

ہم اس کتاب کا اردو ترجمہ اس خیال سے شائع کر رہے ہیں کہ ہمارے ان جو طبیعت عربی زبان سے واقعہ نہیں، لیکن وہ اس موضوع سے دلچسپی رکھتے ہیں، اُسے معلوم ہو جائے کہ عربی ممالک کے مفکر اور حوزہ کس بحث پر سچتے اور تاریخ کو پیش کرتے ہیں جو نکہ ہمارے پیش نظر نہ تنقید ہے اور نہ محاکہ اس لئے ہم نے کسی طریقہ میں ضرورت بھی ہے اور نہ ہی خاص حواشی کی۔ ہم نے ڈاکٹر اطلس حسین کے خیالات کو اردو میں منتقل کر دیتے یا اکھایا ہے۔ مزوری نہیں کہ ہم ان کے شائع مستخرج سے بھی بالکل متفق ہوں۔

امید ہے کہ ہمارا اردو زبان طبیعت اس کتاب کو مفید پائے گا۔ القشنة الکبریٰ (عربی) دو جلد ہم میں ہے۔ جلد اول یہی حضرت عثمانؑ کے زمانے کے حالات ہیں اور جلد دوم میں حضرت علیؑ اور آپ کے صاحبزادگانؑ کے حالات۔ ہم مردمست جلد اول کا ترجمہ شائع کر رہے ہیں۔

لِفْتَنَةِ الْكُبْرَى



## باب اول

### تمہارے میں

میری دلی خواہش ہے کہ اس بحث میں حتی الامکان حق اور صرف حق کو محفوظ رکھوں اور جہاں تک میں چلے رکتی کا داں ہاتھ سے نہ چھوڑوں۔ اس معاملہ میں اپنے آپ کو چارہ انصاف کا ہابند رکھوں اور اس سے ایک انجی بھی ادھر ادھر نہ ہٹوں۔ میری پوری کوشش ہو گی کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بارے میں مسلمانوں کی مختلف لشکنے والی جماعتوں میں سے کسی کی طرف داری دھمایت نہ کروں۔ میں نہ پرستارِ عثمان رضی اللہ عنہ نہ شیخہ علیؑ نہ اس تفہیہ میں میرا انہا فکر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ان ہم عصروں کی طرح ہے جنہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ساتھ اس جگہ کے کی مشکلات برداشت کی تھیں اور سچر ان کے دوش پروش یا ان کی وفات کے بعد اس کے عوایق کا بار اٹھایا تھا۔

مجھے معلوم ہے کہ حضرت عثمان کے نبادت سے لے کر آج تک اس جگہ کے میں لوگوں کے درمیان اختلاف آراؤ رہا ہے۔

چنانچہ ایک گروہ تر عثمانی ہے جو حضرات شیخین رابوی سعید و عفر (کوچھ روشن تاریخ کے مطالعہ میں میرا نقطہ عزیز) اور اصحاب رسول اللہ میں سے کسی کو بھی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا ہم پیشہ نہیں مانتے۔

دوسری جماعت شیعوں کی ہے جو رسولؐ تھا کے بعد کسی کو بھی حضرت علیؑ کا ہم تسلیم نہیں کرتی۔ اس ضمن میں وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو جو میشنا نہیں کرتے نہ ان کے دفعوں میں ان دونوں بزرگوں کی عالمت و منزلت کا کوئی خیال ہے۔ ایک گروہ ان دونوں کے بین میں ہے اور وہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی پاسداری یا حضرت علیؑ کی طرف لاٹی میں کسی قدر میانہ روایت سے کام لیتا ہے اور وہ صحابہ کرام و صوان اللہ علیہم السلام میں سے ہے ایک کی قدر و عالمت کا اعتراف کرتا ہے۔ وہ اساتذوں الاقلوں کی سبقت کا قائل ہونے کے ساتھ ساتھ کسی کو کسی پر فضیلت بھی نہیں دیتا۔ ان کا عندیہ یہ ہے کہ ان سب سے خدا و رسولؐ کے احکامات کی تابع داری میں کوئی کسر راتی نہ چھوڑی تھی اور وہ سبکے سب اسلام اور مسلمانوں کے خیر خواہ تھے، ان سے اجتہاد میں خطاو صواب کا وقوع ممکن ہے اور سہر دو صوت میں وہ اجر کے حتماں ہیں۔ کیونکہ انہوں نے نہ تو عمد اگری خطا کی تھی نہ قصد اگری

غلظی کا اس کتاب کیا تھا۔ بہر حال یہ سب فریق کی پیشے اپنے نظر یہ پر بڑی سختی سے کار بند میں اور اپنی اپنی آراء کی مدافعت میں جان تک لڑا دیئے گئے تھے۔ اس لئے کہ وہ اس قضیہ کو دینی نقطہ نظر سے سوچتے ہیں اور اسے ایمان کی ایک شق قرار دیتے ہیں اور پھر اس کی حفاظت و مدافعت اس انداز سے کرتے ہیں جیسے ایک مونٹ اپنے دین کی حفاظت کرتا اور اپنے یقین و ایمان پر پہنچنے سے تاکم رہتا ہے اور اس تلمیز قتل و مہل سے وہ رضاۓ الہی کے حوصلہ کا مستحکم اور ثواب کا طالب ہوتا ہے۔ ایمان پر پہنچنے سے تاکم رہتا ہے اور اس میں قتل و مہل سے وہ رضاۓ الہی کے حوصلہ کا مستحکم اور ثواب کا طالب ہوتا ہے۔ میں اس قضیہ کو ہر قسم کے جذبات و احساسات سے الگ ہوتے ہوئے، ”دین و ایمان“ سے بالاتر ہو کر، مخفی ایک ایسے مؤرخ کی نظر سے دیکھنا چاہتا ہوں جو جلد میلانات و عواطف اور اعراض و خواہشات سے پوری طرح مبترا و منزہ ہو جوہا ان کے ظاہر و مصارد اور عیایات کتنے ہی مختلف کیوں نہ ہوں۔

مسلمانوں کی ایک جماعت بکھریوں کہنا چاہئے کہ صحابہ کرامؐ کا ایک بلا حصہ تو اس قضیہ کے دنماہوں نے اور اس جھگڑے کے پھیلنے سے پہلے ہی داعیؑ اجل کو لیکر کہہ چکا تھا۔ لہذا یہ حادثہ ان کے ایمان اور ان کی تدریوں میں کوئی نقص و خلل پیدا نہ کر سکا بلکہ اس کی وجہ سے وہ شک و شبہ سے بالا اور لفڑوں سے محفوظ ہے۔ دنیا سے دھست ہوتے وقت وہ ان نعمتوں اور یہ کتوں سے بہرہ مند تھے جو خدا نے مسلمانوں کے لئے بطور ارجح مخصوص کر رکھی تھیں اور ان تمام فتنوں اور بیساکھیوں سے بچے ہے جو خدا کے قانونی مکافات نے مسلمانوں کے لئے بطور مذرا مقرر کی تھیں۔ جب یہ قضیہ ظہور پر پیسوں اور مسلمان اُس شدید خانہ جنگی کا شکار ہو گئے جس کی نظیری پیش کرنے سے تاریخ قاصر ہے تو اس وقت بہت سے صحابہ کرامؐ نے یہی مرجد تھے جنہوں نے اس نزاع میں کسی قسم کی کوئی شرکت نہ کی اور نہ اس کے شدائد و آلام سے کوئی بار اپنے کانہ ہوں پڑا تھا۔ اخونے اپنے دین کو بچانے کے لئے اس قضیہ میں جھگڑنے والوں سے کنارہ کشی اختیار کر لی۔ انھیں بندگوں میں حضرت سعد بن ابی و قاصن میں بھی تھے جنہوں نے فرمایا تھا کہ میں اس وقت تک مشریک پیکارتے ہوں گا جب تک مجھے کوئی ایسی توار نہ لادو جو صرف عقل و نظری ہے کہتی ہو بلکہ وہ یہ بھی بول کر بتا دے کہ فلاں غلطی پر ہے اور فلاں راستی پر۔

چنانچہ میں بھی حضرت سعدؓ اور ان کے رفقاء کی رکش اختیار کرنا چاہتا ہوں۔ نہ ایک کی حیات میں جھگڑا اصل اولگا نہ دوسرا کی مافعت میں۔ میری کو ششی یہ ہو گی کہ پہلے خود اپنے سامنے اور پھر تمام لوگوں کے سامنے وہ احوال و ظروف بیان کر دیں جنہوں نے مخالفت گرد ہوں گو فتنہ و فساد اور نجیگانہ ایک ایسی شدید خانہ جنگی کی طرف دھکیل دیا جس سے مسلمانوں کا شیرانہ آج تک مشترک ہوتا چلا آ رہا ہے اور جو انھیں تاقیامت... ان میں بھرٹ ڈالتی ہے گی۔ اس داستان کا مطلالعکس تھا والوں کو معلوم ہو جائے گا کہ حقیقتاً یہ معامل حضرت عثمانؓ و حضرت علیؓ اور ان کے ہوا خواہوں اور جان شاروں کے لئے کہا۔ اس وقت حضرت عثمانؓ کی جگہ جو شخص جسی سند خلافت پر جلوہ افراد جوتا اُسے اپنی مصائب فتن سے دوچار سجن پڑتا تھا۔

یہیں سے حضرت عثمانؓ ہوتے تھے اور نتیجتاً اسی خصوصت حامہ اور اس سے پیدا ہونے والے قاتل کا مقابلہ کرنا پڑتا جس سے حضرت عثمانؓ ڈھونے کا سامنا کرنا پڑتا۔

بھی اس اعتقاد کے نہیں میں بھی باک نہیں کہ خلافت اسلامیہ کا جو مفہوم حضرات ابو بکر و عمر و علیان اللہ علیہما کے یہاں تھا وہ ایک بہت بڑا جرأتمندانہ تجربہ تھا جو تقریباً جان کی ہاذی نگاہ پر خلافت اسلامیہ کا مفہوم (یا سی تجربہ) کے مترادف تھا، میکن یہ جان آزمائیم اپنے انجام تک تپہنچی۔ نہ ہی اس کا انجام تک تپہنچا ممکن تھا کیونکہ اس کی داشت بیل ایک ایسے دور میں ڈالی گئی جو اس کے لئے موردنہ و مناسب نہ تھا۔ وہ اس عہد کے لئے بہت ہی پیش از وقت چیز تھی۔

کیا یہ صحیح نہیں کہ انسانیت اپنے گنگوں تجربات علمی ترقیات، مختلف قسم کی حکومتوں اور حکمرانی کے طریقوں کی آرائش کے باوجود آج تک کسی لیے سیاسی نظام کی تشكیل نہ کر سکی جس میں لوگوں کے درمیان سیاسی و اجتماعی مصل کا وہ نظام بعین لایا جاسکے جسے حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ علی جامہ پہنچے کا الادہ رکھتے تھے۔

انسانیت نے حکومت کے کئی طریقے اختیار کئے ایسے بادشاہ بھی آئے جو خود کو خدا سمجھتے تھے۔ ایسے بھی جو اپنے آپ کو مختلف مختلف نظام ہائے حکومت کے تجربے اور ان کا مال دیوتا دل کا سایہ تعمیر کرتے تھے۔ ازاں بعداً ایسے بادشاہ کرتے تھے تاہم یہ جملہ ملک و سلطین خلصانہ یا غیر خلصانہ طور پر رائے میں رکھتے تھے کہ انہیں حکومت خدا یا دیوتا دل کی طرف سے تفویض ہوئی ہے اور وہی اتحیں اپنا خلیل بن کر بندوں میں بطور نائب و خلیفہ بیع دیتے ہیں۔ لہذا ان ملک کے کے اوامر و فواہی اور ان کے اعمال دو دعاوی کو اس سے کوئی غرض نہ ہوتی تھی کہ لوگ اس سے راضی ہوں گے یا ناراضی۔ اس لئے کہ لوگوں کو راضی یا ناراضی ہونے کا کوئی حق ہی نہ تھا۔ ان کا فرض فقط یہ تھا کہ وہ سریشیم کر دیں مان کی خوشی یا لاموشی کو ہرگز یہ حق حاصل نہ تھا کہ وہ بادشاہوں کا طرز عمل بدل دے۔ ایسے ہی جیسے آپ سُدُج کے طلوع ہوتے پر خوش اور غریب ہوتے پر ناراض ہوتے رہیں کیونکہ نہ آپ کی خوشی اسے بخود رہونے پر مگا سکتی ہے اور نہ آپ کا غصہ اُسے رد پوشر ہونے سے روک سکتا ہے۔

انسانیت کو ان ملک کی حکومت میں خوش بختی کم اور بد بختی زیادہ تعییب ہوئی۔ لہذا، وہ اس میں تقدیر و تہذیل کے لئے

لے یعنی زمانے کی سلطہ ابھی اتنی اپنی نہیں ہوتی تھی کہ وہ اس قسم کے نظام عمل و مادات کو اپنا سکتا۔

کوشان رہی اور یعنی حالات میں اسے یہ تبدیلی میسر بھی آگئی۔ چنانچہ انسانیت نے اس چند سری حکومت (ARISTOCRACY) کا رنگ بھی دیکھا جس میں حکومت معدودے چند افراد کے ہاتھ میں ہوتی تھی۔ جو ہر معاملہ میں عامۃ الناس سے قطع نظر کر کے عمل کا تجزاً دلپت خود غرض ہاتھوں میں محدود و مخصوص رکھتے تھے۔ انسانوں نے ان ”باغیوں“ کی حکومت کا ڈھنگ بھی دیکھا جو اس لئے آئے تھے کہ عوام کو ان قلیل التعداد خود غرض افراد کی چیزوں دستیوں سے نجات دلائیں اور عوام میں ایسے عمل کو رواج دیں جس کی رو سے قوی و ضعیف، غنی و فقیر اور قادر و عاجز بھیں کوئی فرق باقی نہ رہے مگر وہ بھی عوام میں ظلم و جور عام کرنے۔ اکثریت کے ساتھ اقلیت کو ذلیل کرنے۔ اور اسے انسانیت کی صفت دے بسی اور مصیبیت میں مبتلا کر دینے کے سوا کچھ نہ کر سکے جس سے وہ اسے نکالنا چاہتے تھے۔

ازان بعد انسانوں نے وہ نظام حکومت دیکھا جو ان کے خیال میں بہترین ترقی یافتہ، بلند اور مشانی نظام حکومت تھا

**جمهوریت** جسے وہ اس قابل سمجھتے تھے کہ وہ عامۃ الناس میں سیاسی و اجتماعی عمل ہر قدر رکھ سکے گا۔ یہ وہ نظام تھا جس میں جبکہ جمپور کی حکومت جمپوری کے پرہد ہوتی ہے کہ وہ جو تصرف چاہیں کریں اور جو تدبیر پسند کریں عمل میں لائیں۔ اس کو اس تحریر سے عمل کا ایک جھمٹہ تو طرددل گیا مگر مکمل عمل تک نہ پہنچ سکے۔ بلکہ جو عمل انھیں حاصل ہوا تھا وہ بالکل معنوی اور ادینی درجہ کا تھا۔ ازان بعد آج تک عوام انس کو یہ موقع میسر نہ آیا کہ وہ کسی ایک راستے یا ایک نظریہ پر مستقیم و متمدد ہو سکتے تاکہ ان کی آوازا ایک ہوتی اور راندہ بھی۔ اس طرز حکومت میں وہ جمپور کے مسائل بظاہر اہمیت کے ہاتھ میں دیتے ہیں مگر دھیقیت جہاں تک عمل کا تعلق ہے انھیں اس سے کوئی غرض نہیں ہوتی۔ مثلاً وہ جمپور سے ان کے کسی معاملہ میں راستے لالب کرتے ہیں اور حیب اختلاف رہتا ہوتا ہے اور جس کا رونما ہونا لازمی امر ہے۔ تو پھر وہ اکثریت کی طالی کو ناقذ کر کے اقلیت کی منشائی کا خون کر دیتے ہیں۔ چنانچہ اس طرح وہ اکثریت کو یہ اختیار دے دیتے ہیں کہ وہ حسپر صنی اقلیت کو ذلیل کریں اور ان میں ایسے احکام نافذ کریں جنہیں وہ نہ چاہتی ہو۔ الگیر طرز حکومت اس امر کا صانع ہوتا کہ اکثریت اپنے اپر بھی حکومت کرتی اور اقلیت پر بھی تحریر چیز عمل سے نسبتاً قریب اور علم سے کسی حد تک بعید ہوتی۔ لیکن اکثریت والے خود تو حکومت کرتے ہیں اور وہ کر سکتے ہیں بلکہ وہ فرالغی حکومت اپنے منتخب شوہ نمائانگ کے پرہد کر کے یہ ہماراں پر ڈال دیتے ہیں۔ اس انتخاب میں کبھی پارٹی باری، تشدد، لائچ اور خوف کی آمیزش ہوتی ہے اور کبھی یہ ان جنیوں سے پاک صاف ہوتا ہے۔ بہر حال اس میں کوئی شبہ نہیں کہ وہ لوگ جنہیں عوام اپنے اور حکومت کا حق سو نپتے ہیں اسی معاشرہ کے انسانوں میں سے ہوتے ہیں۔ ان میں طاقت بھی ہوتی ہے اور کمزوری بھی، سختی بھی ہوتی ہے اور نرمی بھی، تنازعت بھی ہوتی ہے اور طبع بھی، ایثار کا جذبہ بھی ہوتا ہے اور مصلحت پرستی و خود پروری کا بھی، ہر وقت

ان کی طرف سے خطرہ ہوتا ہے کہ وہ اعتدال چھوڑ کر راہ حق سے مخفف ہو جائیں اپنے ساتھ دوسری کو بھی غلط راہ پر لگا دیں اور پھر اسی طرح ظلم و تتم ڈھانے لگیں جس طرح مطلق العنان یاد شاہ یا خود سر و خود رائے استقراریت، یا جاہ پسند باغی ٹھاٹتے رہتے ہیں۔

ایں ہمہ جب حال یہ ہے کہ ابھی تک ہم عمل سیاسی کو بھی پوری طرح قائم نہیں کر سکے تو پھر اگر ہم عمل اجتماعی بھی برقیے کا رلانا چاہیں جس کا ناقص انصاف یہی نہیں کہ جملہ عوام حاکم کی نگاہ میں براہم ہوں بلکہ یہ بھی ہے کہ سب لوگ اس پیداوار میں بھی برابر کے شریک ہوں جس پر انسانوں کی زندگی کا دار و مدار ہو تو یہ تجربہ **عدل سیاسی اور عدل اجتماعی** (اس قدر مشکل ہوگی) اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ اب تک دنیا کے انسانوں نے مختلف ادوار و احوال، متعدد معاشروں کی تشکیل میں جن نظاہیں کیے ہیں اس کے دل کے سب کے سب اس اجتماعی عدل کو اس کی پوری پوری شرائط کے ساتھ قائم کرنے میں ناکام رہے ہیں یا ایسا عدل اجتماعی جس میں انسانیت مکمل طبائیت سے بہرہ اندوز ہوتی۔ اسے ایسا سکون نصیب ہوتا جس میں کسی قسم کا نکتہ نہ ہوتا۔ اور وہ ایسے امن سے ہمکار ہوتی جس میں کسی قسم کے خوف کی آمیزش نہ ہوتی، ہمارے موجودہ دوسرے میں انسانیت پر جو کچھ ہوتی ہے اس کے متلئ کچھ زیادہ کہنے کی ضرورت نہیں۔ مختصر یہ کہ جہوڑیت نے عوام کو کسی حد تک آزادی اور قانون کی نگاہ میں تھوڑی سی مساوات ہزروں عطا کر دی ہے لیکن وہ اجتماعی عدل بڑئے کاملا نئے کے لئے کوئی ذمہ داری قبول نہ کر سکی کیونکہ نے تھوڑے سے بہت اجتماعی عدل کی صفائت لے کر عوام کے باہمی امتیازات کو ختم کر دیا۔ ہر مزدود کو کام جیتا کیا اور اپنی محنت سے نفع اندوز ہونے کا موقع بہیچایا۔ اسی طرح معاشرو کے اپارچ اور مزدور لوگوں کی روزی کا ایسا بندوبست کیا کہ وہ ذلت۔ تو ہم اور مشرمنگ سے محفوظ رہ کر با عترت زندگی بس کر سکیں۔ لیکن اس کارگزاری کے عومن اخنوں نے لوگوں کی آزادی تماشا کیونکہ مکر کی قربان گاہ پر بھینٹ چڑھا دی۔ فسطائیت نے آزادی اور عدل دونوں کا خون کر دیا۔ اور لوگوں کو حکومت کے تسلط کے سامنے بالکل بے دست دیا تھا۔ انھیں اپنی محنت اور مزدوری کے صدر سے محروم کر کے آزادی کی ایک سانس بھی ان پر حرام کر دی۔

**حضرات ابو بکر و عمر اور عدل اجتماعی کا جرأتمندانہ تجربہ** انسانیت نے صالح حکومت کی تلاش میں یہ سب مراحل طے کئے اور ان تمام نظاہمیے حکومت کو آزادیاں لیکن ہیں ہمہ مقصد تک نہ پہنچی۔ ظلم و جرم کا شکوہ بستور اپنی جگہ رہا۔ ذلت و غلامی میں جکڑی رہی، اور مسلسل کسی ایسے صحیح نظام کی جستجو اور تلاش میں لگی بھی جو عامۃ انسان کو حریت اور عدل دونوں کی نعمتوں سے ہمکنار کر سکے یہی وہ

مجمع نظام مقام کی نشوونما کے لئے خلافت اسلامیہ حضرات الیکبرؓ اور عمرؓ کے عہد میں سرگرم عمل ہی مگر حضرت الیکبرؓ ابھی اس تجربے کو شروع بھی نہ کرنے پائے تھے کہ وفات پاگئے حضرت عمرؓ تجربہ شہید ہوئے تو وہ اس تجربہ کی راہ میں کئی قدم آگے بڑھا چکے تھے مگر اولاً تو وہ خود اپنے تجربہ سے مطمئن نہ تھے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ وہ اپنی خلافت کے آخری ایام میں فرمایا کرتے تھے ”جو کچھ میں نے بعد میں معلوم کیا اگر اس کا علم پہلے ہو جاتا تو میں سرمایہ داروں سے فال تردد للتھپین کر فقراء میں باسط دیتا۔“ اس کا مطلب یہ ہوا کہ حضرت عمرؓ خود بھی ایسا اجتماعی عمل (مکمل طور پر) قائم نہ کر سکے جس کے دہ آرزو مند تھے۔ جب حضرت عمرؓ کا یہ حال ہے حالانکہ آپؓ وہ خلیفہ ہیں جس سے زیادہ عمل پروردہ عمل ستر امیر مسلمانوں اور غیر مسلموں کو کبھی میسر نہ ہوا تو پھر دسرد کا ذکر ہی عیش ہے یہاں نیا یہ کہ حضرت عمرؓ کے اس تجربہ سے خود حضرت عمرؓ کی اللہ عنہ کے ہمصر بھی خوش نہ تھے، اس لئے کہ وہ ان کے اقتدار و ویدہ سے خالق ولذال رہتے تھے اور ان میں سے اکثر اولاد ان کی اطاعت خوف وہیت کی بنا پر کرتے تھے۔ چنانچہ وہ افراد غیر حضرت عمرؓ سے بے پناہ محبت تھی یا جن سے حضرت عمرؓ کو یہ دلخت تھی وہ حضرت عمرؓ کو تحقیق کیا کرتے تھے کہ وہ اپنے اور عامتہ manus کے حق میں ترقی اختیار کریں۔ لیکن وہ ایک رہنمائی تھے کیونکہ ان کی نظر میں عمل ہر شے سے زیادہ عزیز تھا۔ علاوہ ازیں اس تجربہ سے مفتوح ہیں بھی راضی تھے۔ وہ یہ محسوس کرتے تھے کہ ان سے جو کچھ کرایا جاتا ہے۔ وہ ان کے لئے ناگوار تقابل برداشت مکلف ہے۔ یہ لوگ خود کو تہذیب میں تھے۔ اور ان کے خیال میں عربوں نے ان کی ثقافت پر مذکور لا انتہا۔ لہذا انہیں ہرگز گوارنٹھا کہ عرب کے باری نہیں اس تہذیب کے قوم پر سلطہ ہو جائیں۔ حضرت عمرؓ کی شہادت اسی غم و غصہ کا نتیجہ ہے کیونکہ انہیں متوحیں ہیں تھے ایک شخص نے آپؓ کو شہید کر دیا تھا۔ یہ شخص منیر و بن شعبہؓ کا غلام تھا۔ اس نے حضرت عمرؓ کے پاس مغیرہ بن شعبہؓ کی سخت گیری کا شکوہ کیا تھا لیکن جب حضرت عمرؓ نے تحقیق کی تو اس کی شکایت بجا آئی تھی ہوئی اور حضرت عمرؓ نے اس کے آفے کے خلاف کوئی کارروائی نہ کی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ آپؓ کو نمانا کر کرتے ہوئے نیزہ مار کر شہید کر دیا گیا۔

تاہم اگر ہم اس جلالتناہ تجربہ کے باس میں یوں سرسری ہوں پر تصدیق صادر کر دیں تو یہ زیادتی ہوگی۔ یہ معاملہ اس کا مستحق ہے کہ ذرا تو قوت کر کے اس پر ٹھنڈے دل سے غور کیا جائے اور دیکھا جائے کہ آیا اس تجربے اتنی نظامی بقاد، کامیابی اور فائزان للرحمی ممکن بھی تھی؟ اس خود ذاتی کے وقفہ میں ہم اس الفاظ پر پابند رہ کر جیسے ابتداء میں ہم نے اپنے اوپر لارام کیا ہے اس بات کو پاپیہ تحقیقیں لکھ پہنچا تھے ہیں۔ دوسرے یہ غور و تامل ہماری اس مضمون میں بھی اعانت کرتا ہے کہ ہم ان بے شمار مشکلات کو سمجھنے کی کوشش کریں جو عہد حضرت عثمانؓ میں خود بخود نہما بھیں یا پیدا کی گئیں اور جن کا باعث فقط یہ تھا کہ خلیفہ حضرت عثمانؓ تھے بلکہ دلحقیقت خود دہ دقت ہی آپنے تھا جو ان مشکلات سے بعین کو اچھا کر سامنے لاتا اور ہی سبی کسر لوگ پوری کر دیتے۔

## باب دوم

## اسلامی سیاسی نظام کا دار و مدار مساوات پر ہے

وہ بنیادی قاعدہ جس پر حضرات الراکبین و عتر فتنے اپنا نظام حکومت استوار کیا، یہ تھا کہ مسلمانوں کے حق میں ان کا طریقہ  
اسلام کے دو بنیادی اہم مسائل توحید اور مساوات حتی الوض وہی ہو جو آنحضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
کا تھا۔ آپ کے سیرت پاک سے مسلمان حتی الامکان  
بڑی حد تک آگاہ تھے۔ اس سیرت کا بنیادی عنصر یہ تھا کہ عامۃ للناس میں خالص اور مطلق عدل نافذ کیا جائے۔ یہ وہ بات  
ہے جس کے لئے ہمیں کسی دلیل و ثبوت کی ضرورت نہیں۔ جو جو لوگ گیا ہوا سے اتنا ہی یاد دلا دینا کافی ہے کہ جب اسلام کیا تو  
اُس نے دو مسائل پر سب سے زیادہ نور دیا۔ ایک توحید اور دوسرا مساوات۔ خدا نے عز و جل کا ارشاد ہے۔

نَّا يَئِمَّا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَّأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعْرَبًا وَّقَبَّلَنَّ لِتَغَارَ فُؤُلَانَ  
أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ امْلَأْتُ أَنْقَاكُمْ مَدَانَ اللَّهُ عَلِيهِمْ خَيْرٌ ه (۱۰۷)

اسے لوگوں بیٹھ کر ہم نے تم کو زور اور مادہ سے پیدا کیا اور تمہیں قبائل اور خاندانوں میں باش دیا تک تم ایک دوسرے کو پہچان  
سکو۔ بیک خدا کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو تم میں سب سے زیادہ تقویٰ شعار ہے۔ بیک اللہ سب  
کم چاتا ہے اور پوری طرح باغیر ہے۔

قریش کو آنحضرت رسول اکرم اور مسلم کی دعوت کے خلاف جو عنصیر و غصہ تھا اس کا سب سے بڑا بنیادی سبب یہی تھا کہ  
آپ اسی قرآنی عدل و مساوات کی طرف دعوت دیتے تھے۔ اور آقا و خادم آزاد و غلام۔ قری و ضعیف۔ اور فتنی و فیض  
میں کوئی فرق رفانہ رکھتے تھے۔ آپ کی دعوت کا مقصد یہی تھا کہ تمام انسان کنگھی کے دنالوں کی طرح برابر ہو جائیں۔  
کسی کو کسی کے مقابلے میں کوئی امتیاز حاصل نہ ہو۔ کہا جاتا ہے کہ اسلام نے غالباً کا خاتمہ نہیں کیا اور نہ لوگوں کو اس  
سے روکا کہ وہ ایک دوسرے کو کاپی ملک بنانیں لیکن وہ لمحہ جو اسلام کو بخوبی سمجھتے ہیں اس بات سے انکار نہیں کر سکتے کہ

اسلام کا یہ پیغطرا قدم جس کی رو سے آزاد اور غلام کو خدا کے نزدیک ہم مرتبہ قرار دے دیا گیا تھا انسانی تاریخ کا ایک بہت ہی اہم اور بالآخر نہایت درد س میتھے پیدا کرنے والا واقعہ تھا۔ بشرطیکہ مسلمانوں کے حالات اسی رفتار سے بڑھتے رہتے اور اسپس ان مصائب دخن اور حادث و فتن کا سامنا کرنا پڑتا جس سے وہ دوچار ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے نمازیں غلام اور آزاد دنوں پر کیساں فرض فرمائیں جیسے روزہ ان دنوں پر فرض کیا، اسی طرح دنوں پر یہ بھی فرض کیا تھا کہ وہ اپنے دنوں کو خالصناً خدا کے لئے خاص کر دیں، اللہ تعالیٰ نے ان دنوں کے خون کو باہمیت و معصوم قرار دیا۔ دنوں کے لئے ایک ہی دین مقرر کیا۔ یہ ہمیں کیا کہ دین کا ایک حصہ آزاد کے لئے ہو اور دوسرا غلام کے لئے۔ اگر حالات درست رہتے تو یہی ایک بات غلامی کو مٹانے اور حرام کر دینے کے لئے کافی تھی۔ غلامی کیسے ختم نہ ہوتی جبکہ خدا نے غلام کے آزاد کرنے کو ان معاملات میں شامل کر دیا ہیں کی انجام دہی میں مسلمان ایک دوسرے سے مالکت کرنے لگئے تاکہ خدا کے حنف خدا کے اجر و ثواب کے متعلق ہوں؟ غلامی کیسے ختم نہ ہوتی جب کہ خدا نے دین میں ایسے کئی دروازے کھول دیئے تھے کہ غلام جو ہبھی ان دروازوں سے گزرے آزاد ہو جائے۔ غلام کو آزاد کرنے کے لئے خدا نے کئی اسیاب بنائے مثلاً جیسا کہ ابھی بتایا گیا ہے غلام کے آزاد کرنے کو ان اعمال صالح میں شامل کیا جو ایک مسلمان کا مقصد و منہج ہوتے ہیں۔ اسی طرح بعض خطاؤں کا لکفارہ غلام کا آزاد کرنا مفترضیاً۔ الغرض خدا نے تعالیٰ نے غلام کی آزادی کے لئے کوئی ایسا ذریعہ باقی نہ چھوڑا جس سے اس کی آزادی کی راہ آسان ہوتی ہو اور اسے مسلمانوں کے لئے فرض اور دستور العمل نہ بنادیا ہو۔

جب حضرت رسول اکرم نے اس امر کا اعلان فریباً تو قریش کے غیظ و غصب کی کوئی حدود رہی۔ بلکہ میں تو یہاں تک نہ کوئی تیار ہوں کہ اگر حضرت صرف توحید کی تعلیم فرماتے تو قریش کے نظام اجتماعی و اقتصادی سے تعزیز کر کے عدد خر-غثی و فقیر قوی وضعیت میں مساوات پیدا کرنے کی جدوجہد نہ فرماتے، سود کا قلع قیع نہ کرتے اور غریبوں میں باشنسہ کے لئے سرمایہ داروں سے دولت طلب نہ کرتے تو قریش کی اکثریت کسی تکلیف کے بغیر آپ کی دعوت قبول کر لیتی بکیونکہ، قریش بتوں کو بخلوں ایمان تھیں مانند تھے، اور انہیں ان سے سچی محبت تھی قریش کی بیب پرستی اللہ تعالیٰ طبع سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتی تھی۔ ان کے نزدیک بتوں کی حیثیت و سبیل کی تھی نہ کہ غایت کی۔ یعنی قریش بتوں کے ذمیلے۔ اپی عرب کو دام تقدیم میں گرفتار پکھنا چاہتے تھے۔ اگر معاملہ صرف بتوں کو چھوڑنا ہوتا تو قریش کے لئے آسان ہو جاتا۔ جوان میں چاہتا آپ کی دعوت قبول کر لیتا جو چاہتا انکار کر دیتا۔ اس صورت میں کسی کوکسی تکلیف کا سامنا کرنا پڑتا کیونکہ

قریش کو بتوں سے اگر محبت ہلی تو اس لئے کہ بتوں کی وجہ سے انہیں الی عرب میں وقار بھی حاصل تھا اور ایک طرح کا دوسرے نہ اندوزی بھی۔ تاہم قریش کو رسولِ خدا کی طرف سے ان کے بتوں کی عیب ہی بھی اور یہ دعوت کہ اپنے اور خلکے مابین بتوں کا دوسرے ختم کر دیا جائے اتنی تاکوار دمچی جتنی یہ بات کہ آپ ان کے نظائر جنمائی سے تعریف کر کے ایک ایسا عدل قائم کرنا چاہتے تھے جو قریش کے رہساوں و رعما کی مصلحتوں کے خلاف تھا۔

یہ بات سب جانتے ہیں کہ آنحضرت رسولِ اکرم نبساۃ قات سردارِ ان قریش کے ساتھ اس خیال سے بہت نرم اور خلص رعایت فرماتے تھے کہ شاید ان کا دل اسلام کی طرف مائل ہو جائے اور وہ اس دعوتِ جدید کے لئے ایک قوت ٹایبت ہوں۔ بعض اوقات اس کوشش میں آپ سے کسی غریب دور ماندہ کے حق میں غفلت بے پرواں ہرگز چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس منی میں قلآن مجید میں آیات نائل فرمکر آپ کو متینہ کیا۔ ابین ام مکتوم کے واقعہ سے متعلق جو کچھ غلط ہے عوذه جل نے وحی نائل نہ مانی اسے لوگ آج تک پڑھتے چلے آ رہے ہیں۔

عَبَسَ وَتَعْلَمَ أَنْ تَجَاءَهُ الْأَعْنَى وَمَا يَدْرِي نَيْلَكَ لَعْلَهُ تَيْرَكَ هُوَ يَدْرِي كُرْمَ فَتَنَعَّمَهُ الْتَّكَرَزَ هُوَ  
أَقْمَ مِنْ أَسْتَعْشَى هُوَ فَأَنْتَ لَهُ تَصْدِئَى هُوَ مَا عَدَلَكَ أَلَا تَيْرَكَ هُوَ دَأْمَأَ مَنْ تَجَاءَكَ تَيْعَنَ هُوَ  
وَهُوَ تَيْخَشَى هُوَ فَأَنْتَ عَنَهُ تَدَهَى هُوَ كَلَّا إِنَّهَا شَدَّدَكَ هُوَ فَمَنْ شَلَّأَ دَكَرَكَ هُوَ فِي مَمْعَتٍ  
سَمَكَّتَ مَتَّهُ هُوَ مَرْقُوْعَهُ مَكْلُوْهَهُ هُوَ (۳۴۴-۳۴۵)۔

پیغمبرِ حسین بھی ہوئے اور منہ مولیٰ یکوئے ان کے پاس ایک اندھا آیا تھا۔ اسے پیغمبر آپ کو کیا معلوم ممکن تھا کہ وہ پاکبازی اختیار کرتا، یا نصیحت پھیلتا اور... نصیحت اسے فتح دیتی تھی۔ مگر آپ اس شخص کی طرف منتظر ہوئے جبے نیازی کا اٹھا کر رہا تھا۔ حالانکہ اگر وہ پاکبازی اختیار نہ کرے تو آپ پر کوئی الزام نہیں آتا۔ لیکن جو آپ کے پاس دعوہ تا بہا آئا اور خالقِ جمی تھا تو آپ نے اس سے بے اعتنائی بھی۔ ایسا ہرگز نہ چاہئے۔ بیکیں یہ ایک پیغام و نصیحت ہے جسے ہر چاہے یاد کرے۔ وہ پیغام ہمازتِ حمیتوں میں ہے جو بندگی ہوئے اور مقدس و پاکیرو ہیں۔

الفرمِ انسانوں کے درمیان باہمی مسادات ان دو اہم بنیادی اصولوں (یعنی توحید و عدل) میں سے ایک ہے جن پر اسلام قائم ہوا۔ چنانچہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ میں اور اہل بعد مدینہ میں اپنے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم چھین

لے یہ مصنف کا خیال ہے۔ حقیقت نہیں۔

تم ان آیات کا پیغام ہوئے نہیں۔

اُمامتِ عدل کی جدوجہد کے ساتھ ہر بڑے اور چھوٹے معاملہ میں جو سلوک روا کھا اس کا بنیادی عضر عمل تھا۔ یہاں تک کہ مسلمانوں کے دلوں میں یہ بات راسخ ہو گئی کہ عدل اسلام کے اساسی اہکان میں سے ایک رکن ہے اور اس سے انحراف گردیا اسلام سے انحراف ہے۔ اور اس میں خلل اندازی کو یا دین میں خلل اندازی کے متراوٹ ہے۔ یہی سبب ہے کہ جب ایک مسلمان نے خود رسول کو یعنی کو دیکھا کہ جنگ حینہ کے بعد مالی غنیمت کی تقیم میں آپؐ بعض عربوں کو انہی کی تالیف قلوب کی خاطر دوسروں سے زیادہ حصہ منسوب ہے ہیں تو وہ ناسیم کے باعث اس طرزِ عمل کو برداشت نہ کر سکا۔ چنانچہ اس نے کہا "اے محمدؐ عدل کو دیہ آپؐ عدل نہیں کر سے ہے" آپؐ نے پہلی بار اس کی جانب توجہ نہ فرمائی بلکن اس شخص نے ہدوبارہ وہی بات کہی۔ اس پر آپؐ کے چہرے پر غصہ کے آثار نمایاں ہو گئے اور آپؐ نے فرمایا "سچوں کرو گریں بھی عدل نہیں کر سا تو پھر عدل کوں کر سے گا؟" یہ دیکھ کر کچھ مسلمانوں نے چاہا کہ اس شخص کو کپڑیں لیکن انھیں آپؐ نے رد کر دیا۔ اس لئے کہ آپؐ اپنے ساتھیوں کی حمیت کا تحفظ کرتے تھے۔ اور انھیں مشروٰ تنقید اور اعتراض کا حق عطا فرماتے تھے۔ علاوہ اذیں رسول خدا (صلعم) اگر بعض عربوں کی تالیف قلب کر سے ہے تھے تو یہ عمل میں رحمی الہی و اجازتِ قرآنی کے مطابق تھا۔ خلصتے آپؐ کو سوہہ "بُلَات" میں اس بات کی اجازت ہوئی کہ آپؐ اموال صدقہ کے ذریعے بعض لوگوں کی تالیف قلوب کر سکتے ہیں کیونکہ خدا نے اموال صدقہ کے مصارف کی تعین کرتے وقت اس امر کو بھی ایک مصرف قرار دیا ہے۔ اندریں صورت اگر آپؐ نے اموال غنیمت میں سے باجازت خداوندی ایک جماعت کی تالیف قلوب کے لئے بخشش کی تو یہ راہ عدل سے انحراف نہ تھا۔ جہاں تک عدل کی اشتہانی ممکن ہو تک پاسداری کا تعلق ہے اس کا سبب ہاثر بثوث وہ طرزِ عمل ہے جو آپؐ نے اپنے حق میں بھی اقتیار کیا اور اپنے خلاف کو بھی یہ شوق دلایا کہ وہ آپؐ کے بعد اسی طریقی عمل کو حامۃ الانس میں رونج دیں۔ یہ الگ بات ہے کہ بعد میں آنے والے دہان تک نہ پہنچ سکے جہاں تک پہنچا چاہتے تھے۔ ظاہر ہے کہ خود رسولؐ خدا نے اپنے آپؐ کو قصاص اور پاداش کے لئے پیش کر دکھا تھا۔ چنانچہ حضرت عمرؐ نے بھی اپنے عبید خلافت میں اس امر کا عام اساس دلایا ہوا تھا کہ جو عامل ہوی ریعت کے کسی فرد کو بولا وجوہ ایزادے گا اس سے ضرور قصاص لیا جائے گا۔ کہا ہاتا ہے کہ ایک شخص نے ایام جو میں حضرت عمرؐ کے پاس شکایت کی کہ اس کے حامل نے اسے ہلا سبب نہ کوب کیا ہے جب عامل کی زیادتی ثابت ہو گئی تو حضرت عمرؐ نے فیصلہ صادر کیا کہ صاحبِ شکایت اس سے اپنا انتقام لے لے۔ یہ سن کر عمال گھر رئے ہوئے حضرت عمرؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور درخواست کی کہ عامل سے درگز فرمایا جائے کیونکہ بین صورت حکومت کے دقار کو دھکا لگتا ہے اور ریعت کو حکم کے حق میں گستاخ ہو جاتی ہے۔ غرمن سببِ الحاج و اصرار کیا مگر حضرت عمرؐ نے ایک نہماںی۔ آخر کار صرف اس شرط پر منزاسے درگز رکنا

گوا را فرمایا کہ وہ عامل صاحبِ شکایت کو راضی کر لے۔ چنانچہ عامل نے اس شخص کو راضی کیا اور اس طرح منزہ نہیں کیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس دلیل قاطع یہ تھی کہ جب آنحضرت رسول اللہ علیہ وسلم پہنچا تو اپنے آپ کو منزہ سے مستثنی قرار دادیتے تھے در آنچاکی کہ امت میں کوئی شخص بھی آپ کے رتیہ کو نہیں پہنچ سکتا تو پھر کسی خلیفہ یا ولی کو سرگزی یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ اپنے آپ کو پاداش کے لئے پیش کرنا اکر شان سمجھے، یا یہ کہ جب حکومت انھیں منزہ رہے تو وہ ناپسندیدگی کا اظہار کرے جو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے مخالفین بھی یہ دلیل پیش کیا کرتے تھے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خود کو قصاص کے لئے پیش فرمایا تھا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بھی حکام سے رعیت کو قصاص دلایا تھا، ان کا حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے یہی مطالبہ تھا۔ مگر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے (موجہہ) ان کا مطالبہ متفکر نہ کیا۔ جن لوگوں نے تاحدیہ دو عالم کی سیرت طیبۃ کامطالعہ کیا ہے وہ جانتے ہیں کہ آپ نہ کوئی کسی وصف میں بھی دوسروں سے بالاتر نہ سمجھتے تھے۔ یوں اس وصف کے جن کی رو سے خدا نے تعالیٰ نے آپ کو برتری عطا فرمائی تھی۔ یعنی یہ کہ خدا نے آپ پر وحی نازل فرمائی تھی۔ آپ لوگوں سے مشورہ کرتے تھے مان کے مشوروں کو قبول فرماتے تھے۔ آپ دوسروں کے شانہ بیشانہ شریک جنگ

**عدل و مساوات کی مثالیں** اور شاہی صلح پرور تھے تھے آپ نے تعمیر سرجد کے موقع پر لوگوں کے ساتھ مسجد بنانے میں حصہ لیا۔ ان کے ساتھ فہرستیں لکھ دیا۔ اور جب لوگوں نے کھدائی یا تعمیر کی کلفت و شدت درکرنے کے لئے کوئی نفر الائپا تو آپ نے ان میں بھی شرکت فرمائی۔ بہر حال آپ نے پھر اٹھائے میٹی ڈھونی اور اپنے آپ کو یا کٹام فر سمجھا جسے فضیلت صرف یہی تھی کہ خدا نے اسے وحی و نبوت سے مرفراز فرمایا تھا۔ انہا جس قدر امتیاز خدا نے دیا تھا اس سے بڑھ کر آپ نے اپنے بارے میں کبھی کچھ خیال نہ فرمایا۔ کتب سیرت و سن میں ہر وہی ہے کہ آپ نے در من الموت کے دو طن میں پوچھا کہ میرے بیہاں مسلمانوں کے مال میں سے کوئی کچھ کمی شے تو تھیں پڑی رہ گئی؟ اس پر گھرست کچھ سونا (چند دینیار) لا یا گیا جو آپ نے لوگوں میں تقسیم فرمادیا۔ جب آپ نے رحلت فرمائی تو آپ کے گھر میں نہ سونا تھا ان چاندی آپ نہ خود بھی اس بالے میں بہت سخت تھے۔ پھر اس میں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو ہدایات تھیں وہ بھی سخت تھیں، اور بیوی جب "ما یَنْطَلِعُ عَنِ الْهَوْمِ"، آپ اپنی حکماہش نفسانی کے تحت کچھ نہ کہتے تھے۔ چنانچہ آپ نے صرف اسی پر اکتفا نہ کیا کہ اپنے آپ کو دیگر صحا بہ کرام رسول اللہ علیہم اجمعین پر کوئی ترجیح نہ دی بلکہ اپنے اہل بیت کے لئے بھی وہی طریقہ اختیار فرمایا جس پر خود پامندا تھے۔ چنانچہ آپ نے فرمایا۔

**نَهْنُ مَعَاشِنَ الْأَنْبِيَاءِ لَا تُؤْدِثُ مَا شَرَكَنَا مُصَدَّقَةً** ۔

چاروں نبیوں کی بلعدی کا یہ دستور ہے کہ وہ کسی دارث کے لئے اپنا مال نہیں چھوٹتے، ہم جو کچھ مچھٹ جاتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔

اسی بناء پر حبیب حضرت فاطمۃ الزہرہ حضرت ابو بکرؓ کی خدمت میں اپنے والد مفترم صلی اللہ علیہ وسلم کی میراث فہرک کا مطالبہ کرنے کے لئے تشریف لائیں تو حضرت ابو بکرؓ نے ان کا مطالبہ منظور نہ کیا اور انہیں یہی فریان بھری سنایا۔

بہر حال رسولؐ کی سیرت کا بنیادی پہلو یہ تھا کہ سر ایک کے ساتھ عمل سوا سکا جائے خواہ اس عمل کا تعلق عامۃ الناس کے ہامی معاملات و مسائل سے ہو خواہ آپؐ کی ذات گرامی اور عامۃ الناس سے یا آپؐ کے اہل بیت اور نوام

**خلیفہ اول حضرت ابو بکرؓ کا طریق کار** انس سے آپؐ کے بعد صاحبین (حضرت ابو بکرؓ و حضرت عمرؓ) نے حتیٰ المتفق در آپؐ کی روشن اوس آپؐ ہی کا طریقہ اختیار کرنے کی کوشش

کی۔ بلکہ حضرت عمرؓ نے تو اپنی بساط سے بھی کچھ طبہ کر کر ناچاہا اس کا ارادہ تھا کہ مسلمانوں کی امامت و قیادت کی پابندی کرنے نیز ان کے معاملات کی دیکھ بھال میں اپنا دقت اور کوشش صرف کرنے کے ساتھ ساتھ اپنے اہل دعیاں کے لئے رفیقی بھی کرتے رہیں چنانچہ لوگوں نے ایک روز دیکھا کہ خلیفہ اول حضرت ابو بکرؓ کچھ سامان اٹھائے بغرض تجارت بانار کی طرف تیز تیز جا رہے ہیں ویسے ہی جیسے خلیفہ مقرر ہونے سے قبل عام مسلمانوں کی طرح ان کا معمول تھا مسلمانوں کو ان پر ترس آگیا جو دن انہوں نے جی محسوس کیا کہ خلافت اور کب معاش کی ذمہ داریوں سے بیک دقت عہدہ برآ ہونے کی ان میں سکت نہیں ہے۔ اس مسئلہ کے متعلق مختلف روایات بیان کی جاتی ہیں۔ بہر حال مسلمانوں نے بیت المال میں سے ان کا وظیفہ مقرر کر دیا۔ مگر اس وظیفہ کی مقدار زیادہ نہ تھی۔ وہ اتنی ہی تھی کہ ان کا اور ان کے اہل دعیاں کا گزارہ ہو سکے۔

حضرت ابو بکرؓ کی روشن بالکل وہی تھی جس پر رسولؐ خدا کا مژن سے ہے تھے۔ لہذا، وہ بھی اس بات سے ڈلتے تھے کہ مہادا ان کی ففات ہو جائے اور ان کے گھر میں اموال مسلمین کا کچھ حصہ پڑا رہ جائے۔ اسی خوف کے پیشی نظر انہوں نے اہل ابو بکرؓ کو وصیت کر دی کہ ان کے گھر میں مسلمانوں کی جو چیزیں بھی پڑی ہے وہ حضرت عمرؓ کے حوالے کر دی جائے۔ چنانچہ ایسی تمام اشیاء حضرت عمرؓ کے حضور پیش کی گئیں جنہیں اپنے ساتھ پہنچ کر حضرت عمرؓ پر پڑے۔ جب انھیں اپنی تجویں میں لینے لگے تو حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ نے انھیں اس سے منع کیا۔ لیکن انھیں اپنے نینت مفترم کے بارے میں اتنی ہی اختیاط ملحوظ تھی جتنی خود اپنی ذات کے بارے میں۔ انھیں یہ بات گواہ نہ ہوئی کہ حضرت ابو بکرؓ جب خدا کے حضور پیش ہوں اور ان سے امانوں کے بارے میں پوچھا جائے تو وہ خدا کو یہ جواب دیں کہ میرے اہل خاندان نے وہ سب چیزیں حضرت عمرؓ کے حوالے کی تھیں مگر انہوں نے ان کے لینے سے انکار کر دیا تھا۔

سرورِ عالم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے خلیفہ اقل حضرت ابو بکرؓ کی احتیاط کا یہ عالم تھا، دونوں کی نظروں میں صلی کی اس درجہ اہمیت تھی کہ جہاں گناہ واقع نہ ہوتا اُپنیں وہاں بھی خوف گناہ لاحق رہتا۔ وہ ان امور میں بھی تنگی و ڈھنکیت محسوس کرتے تھے جن میں عہم مقی اور پاک دل لوگوں کے ضمیر کوئی مضایقہ محسوس نہیں کرتے۔ اگر حضرت ابو بکرؓ کی خلافت کچھ مدت اور رہتی تو الی خلیفہ دوم حضرت عمرؓ کا طریقہ کار

[لکھنی جیب و غرب ہاتیں ہماسے سامنے آئیں۔ لیکن چونکہ حضرت عمرؓ کی مدت خلافت دس سال سے مجاہد تھی۔ لہذا، ہماسے سامنے آیے ایسے واقعات آتے ہیں کہ جیسیں لوگ بیکل ہاد کر سکتے ہیں۔ بھن لوگوں کا فیال ہے کہ راویوں نے حضرت عمرؓ کے ہائے میں افراط و مبالغہ سے کام لیا ہے اور وہ سختیاں اور سخت گیریاں ان کی طرف منسوب کی ہیں جو ان میں نہ تھیں، لیکن جو لوگ کتب سنی و طبقات اور تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں وہ بغیر کسی دشواری کے سمجھ سکتے ہیں کہ کیا کچھ راویوں نے ٹھہرایا ہے اور کوئی سے واقعات و حادث ایسے ہیں جو حضرت عمرؓ کی سیرت و طبیعت اور مذراج سے ہم آہنگ ہیں۔ بلاشک حضرت عمرؓ حدود الہی کی اقامت کے ہائے میں لوگوں کے ساتھ اہمیتی سے بدر جہا سختی روا رکھتے تھے۔ لیکن خود وہ اپنی ذات پر اس سند میں جو تشدید بتتے تھے وہ دوسرے لوگوں کے ساتھ سختی سے بدر جہا زیادہ تھا۔ میں نہیں جانتا کہ تاریخ ان کی کسی ایسے شخص کی مثال پیش کر کے حضرت عمرؓ کا سازندہ و حساس، مختاطا درگناہ سے خالق تغیر کھاتا ہو۔ جو اپنے حق میں ان باقیوں سے بھی ڈھرتا ہو جن میں ڈرنے کی کوئی بات نہ ہو، ان امور سے بھی اپا رکتا ہو جن سے اب اونہیں کیا جاتا، اور اپنی ذات پر ایسی سختیاں کرتا ہو جو صرف ایک ادلو العزم انسان ہی کر سکتا ہے۔

لوگوں کو معلوم ہے کہ عام الریمادہ (قطع سالی) کے دوناں میں مسلمانوں کو تنگی و سختی میں بنتا دیکھ کر حضرت عمرؓ بھی عوام کے شریک حال ہو گئے اور عوام میں سے بھی ان لوگوں کے جو سیاست زیادہ قحط سے متاثر اور پریشان حال تھے حضرت عمرؓ کو معلوم ہوا کہ ان کے معاشروں میں عوام کو گئی میسر نہیں آرہا لہذا، انہوں نے اپنے اپر گئی حرام کر کے خشک بودی اور تیل پر مقاعدت کر لی۔ اور جب تیل تے نقصان پہنچا یا تو انہیں خیال آیا کہ اگر اسے پکالیا جائے تو شاید اس کی حدت کم ہو جائے۔ اور نبتابانیا۔ آسانی سے کھایا اور بھٹک کیا جاسکے۔ لہذا، انہوں نے ہدایت کی کہ تیل کو پکالیا جائے۔ لیکن جب پکا ہوا تیل کھایا تو وہ اور بھی زیادہ تکلیف دہ اور مضر صحت ثابت ہوا۔ یہاں تک کہ آپ کی رنگت میں فرق نہیں۔ مسلمان یہ سب کچھ دیکھ رہے تھے۔ مگر انہیں روک نہ سکتے تھے کیونکہ انہوں نے عبد کر کھا تھا کہ جب تک عامۃ اقواس کو راحت نصیب نہ ہوگی وہ بھی راحت اندر نہ ہوں گے۔

حضرت عمرؓ کے دل میں ہر گز بھی یہ خیال نہ گز تاہم کہ وہ اس عظیم سلطنت کے مہتمم و منظم ہیں جن کی حدود و تغیر دوڑ دوڑ تک ہمیتی پلی جا رہی ہیں، بلکہ اپنی حاکیت کو دل ہی دل میں ایک ابوجہ اور تجیرت انگیز اسرائیل تھے۔ لہذا ہوتے تو

اپنے آپ سے کہتے کیا کہتے تمہارے لئے این خطاب تمام امیر المؤمنین بن گئے ہو۔ انہوں نے اس بات کو کبھی نہ بھلا کیا کہ وہ اسلام سے قبل اپنے والی خطاب کے اُنٹھ اور بکریاں چڑایا کرتے تھے۔ وہ اپنے اُنٹھ چڑانے کا قصہ لوگوں کو سناتے۔ وہ مقامات دکھلتے چہاں ان کے اُنٹھ چڑتے تھے۔ ان مختیروں کا انکرہ بھی کرتے ہو جاؤ رچانے میں کسی قسم کی کوتاہی پہاں کے والد کی طرف سے اُن پر ہوتی تھیں حضرت عمر مسلمانوں کے کسی کام سے بھی نہ چھاتے تھے خواہ وہ کتنا ہی سخت اور شکل کیوں نہ ہوتا۔ ایک روز لوگوں نے دیکھا کہ وہ صفت کے اُنٹھوں کے پالٹے میں ہیں اور اُنٹھوں کو گن کر بڑی باریک تفصیلات سے ان کے ٹیکے اور نشانات پتا رہے ہیں۔ حضرت عمر شیخ چیزیں حضرت علیؓ کرتا رہے ہیں اور حضرت علیؓ حضرت عثمانؓ کو اور حضرت عثمانؓ اس عبارت کو سمجھ میں درج کر رہے ہیں۔ حضرت عمرؓ کی اس کاوش اور باریک بینی سے حضرت علیؓ نے حیرت دسترت کا اظہار کرتے ہوئے یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی جس میں بہت شیعیت موسیٰ علیہ السلام کے پارے میں کہتی ہیں : -

بِیَّا بَتْ اشْتَاجِنَّةُ إِنْ خَيْرٌ مِنْ اسْتَلْجِرَةِ الْقَوْيِيِّ الْأَمِينِ ۝ (۲۶)

ایا جان ! اسے (موسیٰ کو) ملازم رکھ بیجے کیوں نہ سہریا شخچ جے اپ ملازم کھیں وہی ہو سکتا ہے جو توی بھی نہ ادا نہ لے بھی۔

آیت تلاوت کر چکنے کے بعد حضرت علیؓ نے فرمایا اور وہ توی امین ہی ہیں (یعنی حضرت عمرؓ) اسی طرح ایک روز لوگوں نے دیکھا کہ حضرت عمر شیخ ہائیں اور عام لوگوں کی طرح صدقہ کے اُنٹھوں کے خارشتنی نشانوں پر تطریان مل ہے میں تاکہ وہ رقم تھیک ہے جائیں۔ اس عمل میں اہمیں نہ کوئی دقت محسوس ہوتی تھی نہ عار سان کی یہ شدت اپنی ذات تک ہی محدود نہ تھی بلکہ اپنے اپل و عیال کو بھی اس میں بیٹلا کر کے تنگ حال کر دیا تھا مچنا پچھے آپ جب کبھی لوگوں کو کسی بات سے منع کرتے اور اس کے کرنے والے کو سزا کی دیکھ دیتے تو اپنے افراد خاندان کو جمع کر کے کہتے، میں نے لوگوں کو فلان بات سے منع کر دیا ہے اور اُنھیں تنبہ کر دیا ہے کہ خلاف ورزی حکم کرنے والے کو سزا دی جائے گی۔ خلاہ ہر ہے کہ لوگ تمہارے اور میرے ہاہمی رشتہ سے واقع ہیں البتا، اگر تم میں سے کسی نے اس حکم کی خلاف ورزی کی اور مجھے معلوم ہو گیا تو اسے دگئی سزا دوں گا۔ عام الرزماہ (تحفظ سالی) میں وہ اپنے افراد خاندان کے کھاؤں کی بڑی سختی مگر اتی کیا کرتے تھے۔ اگر کسی کے کھاؤں سے تخلی کی جو آتی تو اسے نہایت سختی سے منع فرماتے تھے۔ اپنے اور اپنے اپل و عیال پر اس سخت گیری کے بعد اسیں اس سریں کوئی پاک نہ تھا کہ وہ عوام چرچی اسی انداز سے حکومت کرتے جس کی تعریف ان کے اپنے الفاظ میں یہ ہے۔ سختی جس میں کر خت شد و نہ ہو زری جس میں کمزوری اور صفت نہ ہو۔

روایت ہے کہ ایک روز حضرت عمر مسلمانوں میں مال تقیم کر رہے تھے۔ آپ کے گرد لوگوں کا بڑا جووم تھا۔ حضرت سعد بن ابی و قاص شیخی دہاں تشریف نے آئے انھیں رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے جو نسبت بھی وہ کسی سے پورشیدہ نہ تھی۔ فتح فارس میں ان کی جانیاں ہیوں اور نہایاں کارنا مول سے سب آگاہ تھے بہر حال حضرت سعدؓ ہجوم کو چیرتے ہوئے حضرت عمرؓ کی جانب

نکل آئے۔ لیکن جو ہی قریب پہنچے تو حضرت عمرؓ نے ان پر کوڑا اٹھاتے ہوئے کہا: "تم نے حکومت الہیہ کا خوف و احترام نہیں کیا۔ لہذا، میں تھیں تھا اپنے ہمارے ہمراں کے حکومت الہیہ کی تہبہ اخوف و احترام نہیں کر سے گی" ۲

غرضیکہ حضرت عمرؓ کو لوگوں کے مابین اپنی ذات اپنے خاندان اور عوام کے مابین مسافات قائم رکھنے کا اتنا شدید خیال رہتا تھا۔ اور یہ سب ہاتھیں ان کی اُسی رہش کی تصویریں جو ان کا رد نہ مرتہ کا مہمول تھا۔

لیکن حضرت عمرؓ کی زندگی کا یہ پہلو سخت گیری اور شدت کے لحاظ سے سب سے زیادہ آسان پہلو تھا۔ ان کی اصلی شدت تو اس عمومی سیاست میں اُبھر کر سامنے آتی ہے جسے انھوں نے اپنی طلاق کا دستیار عمل بن کر خود کو اس کا پابند کر لیا تھا، اس سیاست کی اپنادا انھوں نے صحابہ کرامؓ میں سے سربا آور وہ مہاجرین والنصارے کی، یہ وہ صحابہؓ تھے جنہیں اسلام میں سبقت اور رسولؐ اکرمؐ کے ہاں امتیازی منزلت حاصل تھی مسلسل کے جلد امور کی بہت وکشاو اپنی کے ہاتھ میں بھی۔ خود حضرت عمرؓ اپنی نبی کا رد ناپیور میں ان کے سامنے ہو گا بده ہوتے تھے اور چھوٹے بڑے معاملات میں ان سے مشورے لیتے تھے۔ وہ جانتے تھے کہ گوہ وہ ان صحابہؓ پر والی مقرر ہوئے ہیں لیکن وہ ان سب سے سبڑو فاقہ نہیں ہیں۔ ان امور کے باوجود انھیں یہ نکر دامنگیر رہتی تھی کہ ان افراد کے ساتھ کون ساطر عمل ردار کھا جائے چنانچہ انھوں نے ان صحابہ کرامؓ کے حقوق میں نسبی بھی سرتی اور احتیاط بھی۔ انھیں اپنا جلیس و مصاحبہ مقترب و مقدم اور مشیر ہنا لیا لیکن ان سے ہمیشہ محتاط بھی رہتے کہ ان (صحابہؓ) کے علاوہ یا خود ان کی جانب سے کئی فتنہ ہر پا نہ ہو جائے۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے ان سب کو مدینہ میں روک لیا اور بغیر اجازت انہیں مدد نہ سے باہر جانے کی آزادی نہ دی۔ انہیں اسلامی مفتوحہ ملائقوں میں بھی بغیر اجازت کے جانتے سے منع کر دیا۔ وہ ڈستے تھے کہ میادالوگ ان صحابہ کرامؓ کے حلقہ بگوش ہو کر کسی آئا لش میں شرپ جائیں نیز خود انہیں لوگوں کی عقیدت سے مغلظہ فہمی نہ ہو جائے ان کو خطروہ تھا کہ ان صورتوں میں اُمّت کے لئے تقصیان وہ تابع پیدا ہو سکتے ہیں یہ بات اکثر صحابہؓ مخصوصاً مہاجرینؓ کو سخت نگاہ رکھتی تھی (جس کا ثبوت یہ ہے کہ جو ہی زمام اقتدار حضرت عثمانؓ کے ہاتھوں میں آئی انھوں نے یہ پابندی ہٹا دی۔ پہل صحابہ کرامؓ اطراف ملک میں پھیل گئے اور خلافت عثمانؓ کے ہاتھے میں کامل مسترت کا اٹھا کر لیا لیکن ابھی بہ شکل چند ہی برس گزر پاٹے تھے کہ وہ اس اجازت سے زرع پڑ گئے اور آخر وہی فتنہ ہر پا ہو گیا جس کا حضرت عمرؓ کو خدشہ رہتا تھا (حضرت عمرؓ نے ان پابندوں میں سے ہر ایک کا ذلیلہ ان کے مرتبہ و مقام سبقت بہ اسلام اور رسولؓ خدا سے نسبت و قابو کے مقرر مقرر کر رکھا تھا۔ ان کا خیال تھا کہ ان کو جو وظائف تھیں جلتے ہیں وہ ان کی ضروریات کے لئے کافی ہیں اور انھیں مزید کاروبار کی تلاش سے مستثنی کرتے ہیں۔ بایس ہمہ وہ کمائی کے لئے دیگر زرائع اختیار کرتے تھے مان میں سے بہت سے تجارت کے لئے سفر کرتے تھے، اس طرح ان کے سرما یہ میں بہت اضافہ ہو رہا تھا۔ مگر وہ لوگ جوں جوں امیر ہوتے گئے ان کی بخشش دعطا بھی بڑھتی گئی،

حضرت عمرؓ انھیں اکتاب زر سے منع نہ کر سکتے تھے۔ کیونکہ وہ لوگ عہد نبویؓ میں بھی اسی طرح سوداگری کرتے اور کھاتے رہتے تھے۔ اور آپؓ نے انہیں کبھی منع نہ فرمایا تھا، لیکن حضرت عمرؓ صاحبہ کرامؓ اور دوسرے مسلمانوں میں تقییم ہونے والے مال غیرت اور سالانہ فضالوں کا مشابہہ فرماتے تو آپؓ کو یہ صحت حال تسلی نہیں نہ معلوم بھرتی نہ آپؓ کا دل اس سے خوش ہوتا۔ اور آپؓ یہ فرمایا کرتے تھے: «اگر یہ بات جو بھے اب معلوم ہوئی پہلے سوچ گئی ہوتی تو میں امیر ولی سے ان کی حضورت سے نازد دوست لے کر قصر امیں تقییم کر دیتا ہے اور اگر حضرت عمرؓ کچھ دمت اور زندہ رہتے تو مکن تھا کہ تاریخ اسلامی ان کے ہاتھوں اس معاملہ میں حیرت انگیز اقدام کا مشابہہ کرتی۔

یہ حال حضرت عمرؓ کے ہدایہ میں فتوحات کی بدولت امداد مسلمین میں اس قدر اضافہ ہوا کہ مشرف میں حضرت عمرؓ حیران سے ہوئے اور انھوں نے اپنے ساتھیوں سے مشورہ کی۔ ساتھیوں میں سے حضرت علیؓ کا مشورہ موروثی دستور کے مطابق تھا جو اس زور کے بعدے ہوئے حالات سے ہم آپؓ نہ تھا۔ ان کی رائے تھی کہ جاموال موصول ہوں سب کے سب قسم کر دیجئے جائیں اور سال کے خاتمہ پر بہت المال کا ایک ایک درہم دینا۔ مستحقین کے پاس جا چکا ہو جحضرت عثمانؓ نے فرمایا کہ مال کی افراط نظر آرہی ہے اگر اسے بینالا نہیں کیا تو معاملہ میں ابتری پیدا ہونے کا اندیشہ ہے۔ آخر کار حضرت عمرؓ نے اس معاملہ میں جو اقلام فرمایا اس کا واقعہ مشہور ہے آپؓ نے حبیط مرتب کر کے لوگوں کے وظائف مقرر کر دیئے جو کچھ بچ پڑتا تھا اسے حضرت عثمانؓ کی رائے کے مطابق مسلمانوں کے مصالح عامر کی خاطر بہت المال میں جمع کر دیتے تھے۔

بہت جلد حادثات زمانے یہ ثابت کر دیا کہ حضرت عثمانؓ کی ملئے صحیح تھی۔ کیونکہ فرمی حقیقتاً ایک متمدن یا ماملہ بہتمن سلطنت کے احوال کے لئے مناسب ہو زوں رائے تھی۔ چنانچہ جب قحط حالی آئی تو حضرت عمرؓ کو بہت المال میں اتنا کچھ مل گیا جس کے ذریعہ صربوں سے آئے والی مرد کے پسپنے تک کی حالت بخوبی سرداری جاسکتی تھی۔ حضرت عمرؓ فرماتے تھے کہ فی الحال تو ہم بہت المال سے مسلمانوں کی پر درش کر رہے ہیں لیکن اگر بہت المال میں کچھ نہ رہا تو ہر کھاتے پیٹے شخص کے گھر میں اس کے افراد خاتلان کی تعداد کے برابر فقراء داخل کر دیئے جائیں گے۔ اور جب تک سب مسلمانوں کو رزق پہیا نہ ہو جائے ہم اسی طرز پر کار بند رہیں گے۔

حضرت عمرؓ کی مالی سیاست کا یہ پہلو تو سب سے کسان اور نرم جیشیت رکھتا ہے گو اس میں بھی ان کی انتظامی صلاحیتیں اُبھر کر سامنے آگئی ہیں اور یہاں معلوم ہوتا ہے کہ انھیں عدل کو ترجیح دینے اور عوام کے ساتھ نہیں وہ رہا جی کہ فرمے کا ہڑا افر جھٹہ ملا تھا، لیکن ابھی ان کی مالی سیاست کا ایک دوسرا پہلو بالکل تھی ہے جسے حضرت عمرؓ کی مالی سیاست حضرت عمرؓ نے احتیار کیا اور وہ جس میں بہت آگے بڑھ گئے تھے اور شیرا خیال ہے کہ دنیا کی

تمدن اور ترقی یا فتنہ قومیں آج دہاں تک پہنچنے کی کوشش کر رہی ہیں جس مقام پر حضرت عمر ماروانی اس رمانہ میں پہنچے تھے لیکن یہ تمدن قومیں آج بھی اس مقام تک مخت جد و جہاد اور شکلات کا مقابلہ کئے بغیر نہیں پہنچ سکیں گی۔

حضرت عمر علائیہ اس خیال کے حامی تھے کہ غیبت اور جزیرہ و خارج سے جمع ہونے والا تمام مال جملہ مسلمانوں کی ملک ہے۔ لہذا، اس میں رعیت کے کسی فرد کو دوسرے فرد پر فریت حاصل نہیں ہے اور نہ کسی گروہ کو دوسرے گروہ پر کوئی نصیلت ہے۔ ان کی رائے یہ تھی کہ اس مال کی حفاظت اور پھرستھیں میں اس کی تقسیم کی ساری ذمہ داری ان کے سر پر ہائے ہوئی ہے لہذا، فرمایا کرتے تھے کہ صدقہ کے ادبیوں میں سے اگر کوئی اونٹ کسی دوسرے راستے مقام پر بدک کر بھاگ جائے یا اسے کوئی لگزد پہنچے تو میں گزرنے لگتا ہوں کہ اگر خدا نے تعالیٰ روزِ محشر مجھ سے پوچھے کہ تو میں کیا جواب دوں گا۔ وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ اگر میں زندہ رہا تو کوہ صنائع کے گدڑ پیٹے کو بھی اس کا حصہ رہے مذکور پہنچے گا۔

بہر حال اس مال سے ہر ایک کا وظیفہ مقرر تھا۔ مرد، عورت، بچہ، بڑھا اور معدود رتبہ کا حصہ الگ الگ منصوب تھا۔

حضرت عمر کا گمان تھا کہ انہوں نے یہ سب کرچکنے کے بعد مطلوبہ عمل قائم کر دیا ہے لیکن ایک رات وہ ایک گھر کے پاس سے گزرے۔ دہاں ایک بچہ رورا تھا۔ آپ اپنے خیال میں گزر گئے۔ دوسری بار گزرنے سے تو بچہ اب بھی رورا تھا۔ آپ نے بچہ کی مال سے پہنچے کے ردے کا سبب پوچھا اس نے یہوں ہی جواب دے دیا۔ تیسرا بار گزرنے سے تو بچہ پھر بھی رورا تھا۔ اس مرتبہ انہوں نے ہلا اصرار دیا اس پر عدالت نے کہا کہ وہ پہنچے کا دو دھن چھڑا رہی ہے۔ کیونکہ جب تک پھوں کا دو دھن چھڑا جائے حضرت عمر اس کا وظیفہ نہیں مقرر کرتے جب حضرت عمر نے یہ بات سنی تو سخت پریشان و مُضطرب ہوئے۔ اور بیع ہوتے ہی آپ نے اعلان کر دیا: کہ بچوں کا دو دھن چھڑا نے میں جلدی نہ کی جائے۔ ہم نے ہر مسلمان پہنچے کا وظیفہ اس کے یوم ولادت ہی سے مقرر کر دیا ہے۔

حضرت عمر دسویں صدقات کے ضمن میں ہمیشہ حکم خداوندی پر عمل کرتے تھے مگر بچہ بھی اس کی وصولی و تقسیم میں انتہائی احتیاط سے کام لیتے تھے۔ سب کو معلوم ہے کہ ایک روز ایک بڑی نے دسویں خدا سے دریافت کیا تھا کہ کیا خدا یہ حکم دیتا ہے کہ آپ افتیاء سے مال سے لیں اور اس سے فقراء میں تقسیم کر دیں؟ تو رسول آخونے فرمایا تھا: "ہاں"۔ اسی نے حضرت عمر نے اپنے تمام کارندوں کو بشدید ہمایت کر کر بھی تھی کہ تمام عرب قبائل میں وصولی صدقہ کے موقعوں پر عمل کو متنظر رکھیں اور سہر قبیلہ کا صدقہ دہاں کے فقراء میں اس طرح بانٹ دیں کہ وہ گلداری سے ہے نیا زہر جائیں اس کے بعد جو کچھ پہنچے وہ ہمارے لائیں اور ان کے حوالے کر دیں۔ جب کارندے یہ بقیہ مال لاتے تھے تو آپ اسے بڑی احتیاط کے ساتھ ان مدلل میں خرچ کرتے تھے جو خدا نے قرآن میں مقرر فرمادی تھیں۔ چنانچہ آپ آیت صدقات میں بیان کردہ مدلل کے مطابق غیر مسکین۔

مسافر وغیرہ کی اعانت کرتے تھے۔

اس وقت میرے پیش نظرہ اشتراکیت (سوشلزم) ہے اور نہ اشتراکیت (نیکیونزم) کیونکہ حضرت عمرؓ نے اشتراکی، وہ تو حکومت کا نظام ان بیانوں پر استوار کرنا چاہتے تھے جس پر اُسے حضور اکرمؐ اور قرآن مجید نے رکھا تھا۔ اور انہوں نے دولت رکھنے کی احانت بھی حسب احانت رسولؐ نہاد و قرآن مجید دی تھی۔ میرے پیش نظر وہ عدل اجتماعی ہے جو ملکیت اور سرمایہ داری کے خاتمہ کے بغیر بھی عمل میں لایا جا سکتا ہے۔ اور جسے جدید جمہوریتیں ملکیت داروں اور سرمایہ داروں کے حقوق کی حفاظت کرتے ہوئے برقرار رکھنے کی کوشش کر رہی ہیں۔

محبے لارڈ ہیورڈگ کی دہائیم یاد آرہی ہے جس میں انہوں نے حکومت پر ذمہ داری حاصل کی ہے کہ وہ عوام کی زندگی، روزی صحت، کاروبار اور عزت کی کفیل بن جائے۔ اس طرح کہ راہیں ذلت برداشت کرنی پڑے نہ ان کی محنتوں سے ناجائز فائدہ اٹھایا جائے۔ نہ وہ یہ کاروبار کا شکوہ کریں۔ مجھے یہ بھی نظر آ رہا ہے کہ عہد حاضر میں جمہوریت اس ترقی اور بلند ہائگ دعوؤں کے ہاوسٹ عدل اجتماعی کو حسب حل خراہ مکی جام سپہنائے میں کامیاب نہیں ہو سکی۔ اور اس کے ساتھ یہ جب میری نظر حضرت عمرؓ اور اس مسلم میں اُن کی کامیاب مسائی پر جاتی ہے تو اس شاعر کی تصدیق کرنے میں کوئی بُک محسوس نہیں ہوتا ہے جس نے حضرت عمرؓ کے مرثیہ میں آپ کی تعریف کرتے ہوئے کہا تھا۔

جَزَّى اللَّهُ خَيْرًا مِنْ إِمَامٍ وَّ هَارِكَتْ

سَيِّدُ اللَّهِ فِي ذَاقِ الْأُدُوْثِ وَ الْمَهَّاْتِ

فَمَنْ يَجْهِرُ أَوْ يَرْكَبُ جَمَاهِيَّ نَعَامَةٌ

لِيُئْدِيَّكَ مَا أَذَرْكَتْ بِالْأَمْمِينِ يُسْبِقَ

قَضِيَّتُ أُمُورَنَا شَهَدَ غَادَ شُوَّتَ بَعْدَهَا

لَوَادِيقَ فِي أَكْمَامِهَا لَمَّا تُفْتَتَ

خدائے تعالیٰ اس امام کو بہتر بملد دے اور اس شہید کے اعمال میں بہت دے، اب اگر کوئی خود دوڑے یا شتر مرغ دیجیتے تیر رفتہ پر نہ پرسار ہو کر یہ چلے کے کل (گرستہ) جو لپٹ نے کیا دیا ہی وہ کر دکھائے تو وہ آپ سے پچھے ہی ہے گا۔ آپ نے بہت سے معاملات فیصل کئے اور بہت سی آفتوں کو سریندھی چھوڑ دیا۔

لہ اصل سوال عدل دا احسان اجتماعی ہے نہ اشتراکیت و سرمایہ داری۔ لیکن سرمایہ داری کی موجودگی میں عدل اجتماعی ممکن کس طرح سے ہے؟

حضرت عمرؑ حکام و ممال کے حق میں نرمی یا درگذر سے کام نہ لیتے تھے بلکہ وہ اُن کی شدید نگرانی کیا کرتے تھے۔ جسے عجل مقرر کرتے اس کے مال کا حساب تقریبی کے وقت بھی کرتے اور بڑھنے کے وقت بھی۔ اور پھر جو فرق نظر آتا ہے وہ حصوں میں باہم دیتے ایک حصہ عامل کو دیتے اور ایک حصہ بہت المال میں داخل کر دیتے۔ اس کے علاوہ حضرت عمرؑ نوگوں کے ساتھ اپنے عمال کے طرزِ عمل کا مطالعہ بھی بہت قریب سے کرتے تھے۔ اپنے عمال کو خوبی و علائقیہ شدید بیانات کرتے رہتے تھے کہ وہ مسلمانوں کو جانی و مالی کسی قسم کا کوئی نقصان نہ پہنچائیں۔ بعض ادفات وہ اپنے والیوں کو تنبیہ کرتے ہوئے فرماتے تھے کہ لوگوں کو غلام بھینا کب سے مشروع کیا ہے حالانکہ ان کی ماڈل نے انھیں آزاد چاہا ہے (یعنی آزادی ہر ایک انسان کا پیدائشی حق ہے)

حضرت عمرؑ نہ کوئی کے پیش آئے والے ممالک میں ان صفات کرامہ سے مشورہ لیتے رہتے تھے جو مدینہ منورہ میں مقیم تھے۔ جو کے دلوں میں تمام عمال کو وہاں پہنچنے کی تاکید ہوتی تھی۔ آپؑ لوگوں کو جو کرتے تھے اور عمال سے ان کی عزیت کے بارے میں اور رعیت سے ان کے عمال کے متعلق ہائیں دریافت فرماتے۔ پھر ہر معاملہ کو اس کی میمع جگہ پر رکھتے۔ میں تو یہاں تک اقتقاد رکھتا ہوں کہ اگر حضرت عمرؑ کچھ مدت اور زندہ رہ جاتے تو وہ مسلمانوں کے لئے ایک مستقل اور شکم "نظامِ شوریٰ" قائم کر جاتے جو عوام کو ہر قسم کے فتنہ و اختلاف سے محفوظ رکھتا اور عمال کو ہر نوع کے جو وقایت سے باز رکھتا یہاں میں حضرت عمرؑ کی اس پختہ کاری و جانزوی کا ذکر نہیں کرتا جس سے کام لے کر انہوں نے مسلمانوں کے معالات کا انتظام و انصرام کیا تھا اور جس کے سبب انہوں نے دورِ دنیا کے ملائے فتح کئے۔ نئے نئے شہریوں کے ایک بہت دیس و علیق سلطنتِ عربیہ و اسلامیہ قائم کر دی۔ یکون کم میں حضرت عمرؑ کی تاریخ قلمبند نہیں کر رہا، نہ میں سرسری طور پر ان کی سوانح حیات پیش کرنا چاہتا ہوں۔ میرا متصد صرف اتنا ہی کہ اس طریق کارکی و صاحبت کر دی جسے رسولؐ نے اختیار فرمایا اور جس پر آپؑ کے بعد حضرات ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما نے کاربند ہونے کی کوشش کی۔ اس طریق کارکا تمام تر دار و مدار خالص و مطلق عدل پر تھا۔ ایسا عدل جو راوحت میں کسی طامت گر کی حادث سے ہر اعمال نہیں ہوتا۔ اور جس کے قائم کر لے دلے کو یقین ہوتا ہے کہ خدا نے تعالیٰ اور دشہ کے ہر کوادر ہر گھری میں ہر طرف سے اسے دیکھ رہا ہے۔ اور ہر پورشیدہ و ظاہر شے اس کی نگاہوں کے سامنے ہے اور وہ اس سے ہر رات میں معاسبہ کرے گا۔ پھر درسری طرف وہ یہ بھی جانتے تھے کہ لوگ مجھ پر کڑی نگاہ سے تنقید کرتے ہیں۔ اور اس طرح کڑی نگاہ سے تنقید کرنے کی انھیں صرف احادیت ہی نہیں بلکہ یہ ان لوگوں کا درصیب ہی ہے۔ ان پر وابسی ہے کہ علیحدہ کی اس وقت تک اطاعت و فرمابندی کریں جب تک کہ وہ راہ راست پر قائم رہے اور جب وہ اکثر فر کرے تو ان کا فرض ہے کہ اس سے راہ راست پر لاکھڑا کریں۔ اگر علیحدہ کی سیرت میں انھیں کوئی ہاتھ نکلوک نظر آئے تو فراؤ اس

کی وصاحت چاہیں تاکہ اس کا اتھر علی وجہ البصیرت کو سکیں۔ ان پر لازم ہے کہ وہ خلیفہ کو مشورہ دیں تو پوری طرح خود فتحافت کے دین اور اگر فتحافت کریں تو عزم کے ساتھ اور جواہر کا ثبوت رکھتے ہوئے۔

**ایک سوال؟** عَزَّزَ نَحْنُ حَبَّ مَقْدُورٍ كَوْشِشٍ كَمَنْجَنْتَرٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَتَّخْيَارَ فَرِيَادَتَهَا وَرَجْسَنْ پَكَارَ بَنْدَسَنْ کی حضرت ابویکرؓ و عناصر موجود ہوں جو فوری تफعت اور دُنیاوی اغراض و مقاصد کے طالب ہوتے ہیں؟ اور کیا اس طرز عمل میں اتنی دیر باقی رہنے کی سکتی ہے کہ وہ لوگوں کے طبائع کو بدل کر اسخین ان بلند مثالی مقامات پرے جائے جن کی طرف بھی اکرم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اور حضرات ابویکرؓ و عمرؓ رضی اللہ عنہما نے دعوت دی تھی؟

(۷)

لہ "انسانی فطرت" کے متعلق فاضل صنف بھی اس غلط نہیں میں بستلا ہیں جیسے دُنیا ایک مدت سے بستلا ہیں آسی ہے۔ قرآن کی رو سے "انسانی فطرت" کو تی چیزیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر انسان کو ملی حالت چھوڑ دیا جائے تو وہ جیلت ہو گی جو حیوانات اور انسان کی طبعی زندگی میں مشترک ہے اسے مفادر ٹوکریں کے حصول اور تحفظ پر اگساتی رہتی ہے۔ لیکن اگر اس کی رومنی کی روشنی میں مناسب تعلیم و تربیت کی جائے تو یہ اس سے بلند اقدار کے حصول کے لئے پست مفادر کو چھوڑ دینے پر اکماہہ ہو جاتا ہے۔ قرآن یہی چاہتا اور کرتا ہے۔ (طلوع اسلام)

تھے اس نظام میں یقیناً یہ سکتی تھی بشرطیکے اسے (بعد میں) حاری کرنے والے اپنے اور پردی پابندیاں اور سختیاں روا رکھتے جو ان کے پیش روؤں نے اپنے اور کمی تھیں۔ (طلوع اسلام)

## باب سوم

# عہدِ فاروقیٰ تک حکومت کا انداز و توعیت

(مصنف نے سابقہ باب کے انہیں پرچہ دو سال اٹھائے ہیں، رہنماد تسلیم کا تقاضا نہ تھا کہ زیرِ نظر باب میں ان سوالات کے جواب پر اور اس سامنے آتے۔ لیکن اس کے لئے مصنف نے دوسرا انداز اختیار کیا ہے اور بعیناں دگر ان کا جواب بالواسطہ دیا ہے۔ ان کا یہ انہاں غور و نکر چاہتا ہے۔) (علومِ اسلام)

اول انہ کر سوال کا جواب دینے کے لئے سب سے پہلے اس امریٰ و مناحت ضروری ہے کہ اس حکومت کی توعیت کیا تھی جس کی بناء رہنماں خدا کے مدینہ متوہہ میں ہجرت کرنے کے وقت پڑی اور جو اس وقت سے لے کر شہادتِ عمر بن الخطاب سلمان الفارسی میں نہاد پذیر ہی؟ بعض افراد ظاہری بالقول سے دھوکا کا کھا کر یہ گھمان کرتے ہیں کہ یہ حکومت یا بالفاظِ دقیق یہ نظامِ حکومت جو اس قبیل عرصہ کے لئے قائم رہا تھی کہیں (THEOCRACY) صحی جس میں اول و آخر ہر معاہدہ میں دین، پر اعتماد کیا جاتا تھا، اور چونکہ اس خاص دور میں دین تمامتہ منزل من اللہ وحی پر شتمل تھا لہذا، اس راستے کے مانند والوں کا یہ خیال ہے کہ حکومت جو اس عہد میں مسلمانوں میں راجح تھی اس کے سارے اختیارات خدا اور صرف خدا کی طرف سے عطا ہوتے تھے۔ لہذا، ان کے خیال کے مطابق ان اختیارات میں لوگوں کا کوئی دخل نہ تھا، انہیں ذہن میں شریک ہونے کا حق حاصل تھا اس پر اعتراف کرنے کا۔ نہ وہ اس کی کسی پھرٹی یا بڑی بات پر اظہارِ تائپندیدگی کر سکتے تھے۔ ان کے خیال میں اس امریٰ واضح تر دلیل یہ ہے کہ اس سلطنت کی بنیاد حکمِ الہی کے موجب رسوئی خدا لے رکھی تھی۔ اللہ تعالیٰ ہمیں نے ہجرتِ مدینہ کا حکم دیا تھا۔ خدا ہی

لے تھا کیسی اس نظامِ حکومت کو کہتے ہیں جس میں بادشاہ یا مذہبی پیشوں اپنا ہر حکم خدا کے نام سے منواتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اسلام کو ایسی حکومت سے کوئی واسطہ نہیں ہو سکتا۔ (علومِ اسلام)

نے مسلمانوں مکر کو یہ دعوت دی تھی کہ وہ آپ کے ہمراہ ہجرت کریں۔ اور خدا ہی نے آپ کو بذریعہ دھی امور حکومت کے مجمالات و مفہومات عطا کئے تھے۔ سورہ "النجم" میں آتا ہے۔

مَاضِلَ حَلَّجِبَكْمَ وَمَا نَخْوَىْهُ ذَمَّا يَنْطِقُ عَنِ الْمُؤْمِنِ هُوَ رَأْلَ دَحْتَنِي ۝ (۵۳)۔  
تبایا رفیق (رسول اکرم) نے بے راہ چلا نہ بہکا۔ اور نہ وہ اپنی ذاتی خواہش سے بوتا ہے۔ یہ نازل کی جانے والی دھی کے سوا اور کچھ نہیں۔

خدائی مسلمانوں کو یہ حکم دیا تھا کہ وہ خدا و رسول خدا کی طاقت کریں۔ یہ بات بھی واضح کر دی کہ جب تک وہ اپنے یا اپنی اخلاق میں رسول خدا کو حکم نہیں گے اس وقت تک ان کا ایمان کامل نہیں ہے۔ مزید بہتر ان کا کہنا ہے کہ حضرت ابو بکر رضوی خدا کے ہدیۃ تھے حضرت عمر رضوی کے خلیفہ۔ جس کا مطلب یہ ہوا کہ ان دونوں راشد اماموں کو حکومت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ملی تھی اور رسول خدا کو وہ حکومت اللہ تعالیٰ کی طرف بے عطا ہوئی تھی۔ لہذا، ثابت ہوا کہ اس دور کا نظام حکومت تمام و کمال نظام تھیا کریکہ تھا۔ مجھے اس میں کوئی شک نظر نہیں آتا کہ یہ خیال حیثیت اور صواب سے بہت دور ہو گیا ہے۔ یقیناً اسلام اقل و آخر ایک دین اور ضالۃ حیات ہے اس نے لوگوں کے لئے محدود اندھا اور احکامات خداوندی بیان کرنے میں پہلے توجیہ اور پھر تصدیق رسالت سے ابتداء کرتے ہوئے انھیں دنیا و آخرت میں کامیابی کا راستہ بتایا، ان کو اپنے کردار دیسرت میں نیکی اور بھلائی کا حکم دیا۔ لیکن ہمیں ہمہ اسلام نے نہ ان کی آزادی کو سلب کیا۔ شان کی قوت ارادی کو ختم کیا اور نہ ان کے معاملات کو اپنی تحریک میں لے کر انھیں بے دست و پا بنایا۔ بلکہ اس فتنے مقریہ حدود کے اندر ہتھی ہوئے انھیں پوری آزادی دے دی۔ اسلام نے تمام کرنے کی باتیں یا نہ کرنے کی باتیں انھیں گن کر نہیں بنائی تھیں، بلکہ انہیں عقل بنیا اور دل پھر شہرستے کر کلی اجازت دے دی کہ وہ حقیقی المقدور بھلائی، رفاه عامہ راستی اور مصالح خاصہ کی خاطر سرگرم عمل رہیں۔

خدائی تعالیٰ نے حضور اکرم کو یہ حکم دیا تھا کہ مسلمانوں سے حکومت کے معاملات میں مشورہ لیا کریں اگر حکومت شخص وحیی آسمانی ہی پر مبنی ہوئی تو آپ ہر معاملہ کو حب حکیم الہی قیصل کیا کرتے۔ نہ کسی سے مشورہ لیتے اور شورتی نہ اپنے دوستوں میں سے کسی کو اپنا راز دار و مثیر کار بیناتے۔ لیکن یہ کیسے ہو سکتا تھا ارشاد باری تعالیٰ تو یہ ہے:-

وَلَوْ كُنْتَ نَظَارَ عَيْنَيْكَ الْقُلُبُ لَا نُفَصِّلُ مَا مِنْ حَوْلَكَ حَمَّ فَاغْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَادِرْ حَمَّ فِي الْأَمْرِ (۷۷)

اور اگر آپ تمذیع اور سخت دل ہوتے تو لوگ آپ کے گرد سے بہت گئے ہوتے۔ لبذا، ان سے درگز کہنے اور ان کے لئے مغفرت طلب کیجئے اور ان سے ہر امر میں مشودہ لیا کیجئے۔

یہ آیت کریمہ واقعہ احمد کے بعد اتسی تھی۔ لیکن اس آیت کے نزول سے قبل بھی آپ نے غزوہ بدروسیں اپنے اصحاب کرام رسول اللہ علیہم الجیعن کا مشورہ ہقول فرمایا تھا۔ اس وقت جبکہ آپ نے میدان بدروسیں شکر کو ایک جگہ پر ادا کرنے کا حکم دیا تھا تو جن صحابہ کرام نے دیکھ لیا کہ آیا یہاں حکم خداوندی کی تعیین میں ڈیرہ ڈالا گیا ہے۔ یا یہ آپ کی اپنی صوابہ یہ ہے جو آپ نے فرمایا شوراء میں اپنی صوابہ یہ ہے۔ اس پر آپ کو مشورہ دیا گیا کہ مسلمانوں کو اس مقام سے ہٹالیا جائے کیونکہ وہ مصالح چنگ کے لئے موزوں نہ تھی۔ اور کسی ایسی جگہ اتر جائے جو مزدہں ہو اور پانی سے قریب ہو۔ پھر حکم بده کے بعد بھی آپ نے قیدیوں کے ہارے میں مصحاب کرام رسول اللہ علیہم الجیعن کا مشورہ تسلیم کر دیا تھا۔ چنانچہ اس پر اللہ تعالیٰ کے حکم سے قرآن مجید میں یہ تاویل نائل ہوئی۔

ما كان ينْتَيِ أَنْ يَكُونُ لَهُ أَشْرَقُ خَشِيَّ يَتَّخِقَ فِي الْأَرْضِ فَتُبْيَدُ دُنْ عَرَضَ الدُّنْيَا ذَالِلَةُ  
يُبَشِّدُ الْأَخْرَقَ ثَمَّا (۷۷)۔

کسی بھی کو تزیب نہیں دیتا کہ اس کے پاس جنگی قیدی ہوں تا تو تکیہ وہ ملک پر قلبہ حاصل نہ کر لے۔ تم دنیوی دولت چاہتے ہو اور اللہ آخرت چاہتے ہو۔

اسی طرح جنگ احمد کے لئے جب رسول اللہ کو تریش کے کوچ کا علم سہا تو آپ کی رائے یہ تھی کہ شہرینہ ہو کر دشمن کا مقابلہ کیا جائے اور میدان جنگ میں نہ پہنچا جائے بلکن آپ کے اصحاب نے بالخصوص انصار نے اصرار کیا کہ دشمن کا مقابلہ میدان میں کیا جائے۔ چنانچہ آپ نے ان کی رائے کو قبول فرمایا۔ اور عواملیں بند ہوتے کے لئے گھر میں تشریف لے گئے۔ اس دو ران میں مسلمانوں کو احسان نہ دامت ہوا کہ انہوں نے رسول خدا کو ایسی بات پیش کیا تھا جو آپ کو پسند نہ تھی۔ چنانچہ آپ مسلح ہو کر باہر تشریف نہ لائے تو صحابہ نے معدودت چاہی اور آپ کی رائے پر عمل پر یاد ہوئے کہ اجازت مانگی۔ مگر آپ نے امدادہ بدلتے سے انکار کر دیا اور اپنے حرم پر گامزن ہو گئے۔ اگر ہر معاملہ اور ہر ہر جنہی بات کے متعلق بھی وحی اسمانی نائل ہو اکتنی تو مسلمان آپ کو ہر گز کسی بھی بات پر مجبور رکھ سکتے تھے جو آپ کی مرضی کے خلاف ہوتی۔ اور آپ کسی حالت میں بھی ان کی بات نہ مانتے اسی طرح جب تھے غرور احواب میں آپ نے خندق کھو دنے کا حکم دیا تھا تو آپ نے صحابہ کرام کے مشورہ اور ان کی رائے پر بحد رسک کر کسی بھی دیا تھا۔ ان معاملات اور ان کے علاوہ بہت سے دیگر موقع پر رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ کرام سے مشورے لئے کبھی خوشی سے ان کی لئے مان لی اور کبھی ان کی خوشخبری کے لئے اپنی رائے کو واپس سے لیا۔ صلح حدیبیہ کے موقع

پرسوں خدا نے صحابہؓ کے ساتھ قریش کی پیش کردہ شرائط کے باسے میں مشورہ کیا جن میں یہ بھی شرط تھی کہ اس سال مسلمان بیت اللہ کی زیارت کئے بغیر والپس چلے جائیں تو آپؐ کے صحابہ کرامؓ کو قریشؓ کی پیشتر ناگوارگزرای بیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ مطالبہ مان لیتے پر اصرار فرمایا۔ لعفن صحابہؓ آپؐ کے اصرار پر جو بیرون ہوئے حضرت عمرؓ سے نہ رہا گیا تو انہوں نے کہا۔ ”ہم اپنے دین کے معاملہ میں دوسروں سے دب کر معاملہ کیوں کریں؟ یہ سُن کر آپؐ کے چہرہ پر فٹکے کے آنکھ نو دار ہوئے اور آپؐ نے فرمایا: ”آنَا نَسُولُ اللَّهِ وَعَبْدُهُ“ میں اللہ کا رسول ہوں اور اُس کا بندہ بھی ہوں۔“ تب مسلمان سمجھ گئے کہ یہ بات محض صلاح و مشورہ کے طور پر نہیں کی جا رہی ہے بلکہ اس معاملہ میں آسمان سے وحی اُتر چکی ہے۔ چنانچہ سبب توبہ کی اور اپنے نبیؐ کے آگے تسلیم ختم کر دیا۔ اس باسے میں جو وحی نازل ہوئی تھی اس کی ابتداء

إِنَّا نَتَحْنَا لَكُمْ فَتَحْمَلُّ مِيقَاتَهُ (۲۷)

بالتحقیق ہم نے آپؐ کو داخل اور بین تفعیل عطا کی۔

سے ہوئی تھی۔

اگر ہم ان تمام مواقع کا ذکر کرنا چاہیں جہاں رسولؐ خدا نے اپنے صحابہؓ سے مشورہ کیا تھا تو بات بہت طویل ہو جائے گی۔ تاہم جو تھوڑے سے بہت واقعات ہم نے نقل کئے ہیں یہ ثابت کرنے کے لئے کافی ہیں کہ جد نبویؓ میں تمام احکام سلطنت تفصیلًا آسمان سے نہیں اُنٹتے تھے۔ وحی آسمانی تبی کویمؓ کے صحابہ کرامؓ کیان کے مصالح عامہ و خاصہ کی جانبی متوجہ کر تی تھی لیکن وہ انھیں موقوف حق و خیر اور عمل کی حدود کے اندر رہ کر اپنے معاملات حسیب دخواہ فیصل کرنے کی آزلوی سے محروم نہیں کرتی تھی۔ اور شاید ہمارے پاس اس ضمن میں سبب ہے اور ناقابل تردید ثبوت یہ ہے کہ قرآن نے سیاسی امور کی جملائیا تفصیلًا کسی قسم کی تنظیم نہیں کی۔ وہ تو عدل و احسان اور اقਰباؤ پر شفقت کا حکم دیتا ہے۔ فحاشی بد عمل اور رکناہ و معصیت سے منع کرتا ہے۔ قرآن مجید نے عمومی حدود مقرر کر دی ہیں۔ اور یہ بات مسلمانوں پر چھپرڑ دی کہ وہ ان حدود سے تجاوز کئے بغیر اپنے ملتا اپنی مرضی اور مشروں سے طے کریں۔ خود رسولؐ خدا نے بھی اس پھرڑ ز عمل سے نہ حکومت کے ہارے میں کوئی نظام معین فرمایا اور نہ سیاست کے متعلق۔ اور جب آپؐ کامران شدید ہو گیا تو اس وقت بھی آپؐ لے کسی کو اپنا جانشین مقرر نہ کیا جو آپؐ کے بعد مسلمانوں کا خلیفہ بنتا۔ آپؐ نے فقط یہ کیا کہ حضرت ابو بکرؓ کو نماز میں لوگوں کی امامت کرنے کا حکم دے دیا۔ لہذا، بعد میں مسلمانوں نے کہا کہ اگر رسولؐ خدا نے ہمارے دینی معاملات کے لئے حضرت ابو بکرؓ کو پسند کیا ہے تو کوئی وجہ نہیں کہ ہم انھیں اپنے دینی معاملات کے لئے نہ پسند کریں۔ اگر مسلمانوں کے لئے کوئی نظام سیاسی آسمان سے اُٹا ہوتا تو قرآن اس کا ضرور تعلیم کرتا یا رسولؐ اکرمؐ اس کی حدود اور اس کے اصول مزور بالوضاحت بیان کرتے۔ اور مسلمانوں پر فرض کر

دیا ہوتا کہ وہ اس نظام پر ایمان ناٹھی اور بغیر یحث و تجاذب میانہ نزاع و مخالفت اس کے آگے سریعہ ختم کریں۔

بیعت دوسری چیز جو یہ ثابت کرتی ہے کہ عہدہ بھر کر و عمر نہ میں نظام حکومت متسلٰ من اللہ نہ تھا وہ بیعت ہے جس کی طرح خود حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے زمانہ میں ڈالی تھی۔

سب جانتے ہیں کہ حضورؐ نے صحابہ کرامؐ کو جنگ پر میں حصہ لینے کے لئے دعوت دی تھیں کیونکہ کواس میں حصہ لینے کے لئے حکم نہیں دیا۔ آپ نے انھیں ترغیب و تشویش دلانے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ کی کاہی وحدت، بھی یاد دلایا کہ اس جنگ میں دو کامیابیوں میں سے ایک مژو ران کے ہاتھ آئے گی، اس لئے کہ آپ نے انصار سے معاہدہ کیا تھا کہ آپ ان کو جنگ کے لئے ہاہرہ لے جائیں گے، اور یہ کہ انصار آپ کی تکلیف و پریشانی کو دور کرنے کی کوشش کریں گے۔ چنانچہ جب غزہ پر پدر کا وقت آیا تو آپ نے صحابہ کرامؐ سے مشورہ فرمایا اور انھیں موقع ریا کر دہا اس بات سے میں اپنے مشورہ سے مطلع کریں اور آپ اس وقت تک ان کو جنگ میں نہ لے گئے جب تک کہ خود انصار کے سر برآورده لیڈر ہونے یہ ذکر ہے دیا۔ اگر آپ ہمیں سمندر میں لے چلیں گے تو یعنی ہم آپ کے پیچے گئے رہیں گے، اس وقت آپ نے انہاں نے لگایا کہ یہ لوگ آپ کے ساتھ جنگ میں نکلنے کے لئے راغبی ہیں۔

یہ بھی معلوم ہے کہ "حدیبیہ" کے موقع پر حضرت عثمانؓ کے خلاف قریش کی دغاہازی کی خبر سن کر بھی آپؐ نے اپنے مجاہدؓ کو قریش کے ساتھ جگ کرنے کا حکم نہیں دیا اور جب آپؐ نے صاحبِ کلامؓ سے اس معاملہ میں بیعت لی تو سب نے ہاں دینے کا ہدایہ کیا۔ اس وقت بھی اگر کوئی چاہتا تو اس کو بیعت سے الگ رہنے کی اجازت تھی۔ لیکن بھی نے بیعت کر لی کیونکہ انھیں آپؐ پر اور خدا پر ایمان تھا۔ اور خدا رسولؐ کی پکار پر وہ لبیک کہنے کے لئے تیار رہتے تھے۔ سورہ قمیں اس بیعت کے بارے میں خدا نے تعالیٰ نے کہا ہے:-

إِنَّ الَّذِينَ يَمْهَدُونَكَ إِنَّمَا يَمْهَدُونَكَ اللَّهُ مَنْ يَرِدُ اللَّهُ تَوْقِيرُ آمِنِيَّةِ يَهُمْ هُنَّ الْمُهَمَّةُ (٢٣)

پے تک جو لوگ آپ سے بیعت کر رہے ہیں گویا وہ خدا سے بیعت کر رہے ہیں۔ اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھوں پر ہے۔

قرآن میں اور بھی کئی آیات میں جو مونین کو جہاد کا شوق دلاتی اور جہاد پساجھاتی ہیں نیز ان لوگوں کا تذکرہ کرتی ہیں جو جہاد میں شریک نہ ہرئے مگر اللہ و رسول نے ان کا عذر قبول کر لیا مگر آیات میں کچھ یہی سے لوگوں کا ذکر بھی ہے جنہوں نے عذر ہائے لیگ تراشے اور جہاد سے پہلوتی ہی کی۔ چنانچہ ان کا کوئی عذر قبول نہ ہوا۔ لیکن اس کے باوجود رسول نے انہیں کوئی مسٹرانہ دی۔ نہ ان کے خلاف ناگوار اقدام کیا۔ آپ نے ان سب کا معاملہ خدا کے پر کر دیا کہ وہ چاہے تو سزا دے چاہے تو معاف کر دے۔

ٹٹ لوتا گئے صنوپہ دیکھئے۔

یہ ہی محی کم اہم نہیں کہ خلافت کا سامان معااملہ تیجیت یعنی رصلائے ریت پر مخصوص تھا۔ چنانچہ سیاست حکم و حکوم کے مابین ایک عہد نامہ کی صورت اختیار کر گئی۔ خلق اور یہ عہد دیتے تھے کہ وہ حق والنصاف کے ساتھ مسلمانوں پر حکومت کریں گے۔ ان کی مصلوٰی کا احترام کریں گے اور حقتوں کو توں خدا ہی کی روشن پرچیں گے۔ مسلمان اپنی جانب سے یہ عہد دیتے تھے کہ وہ گوش بسکے اور رہیں گے۔ مرتضیٰ حکم کریں گے۔ خیر خواہ و مخلص رہیں گے۔ اور ہر اکائی مدد دیں گے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ کوئی خلیفہ میں اپنی ذات اور اپنی حکومت کو مسلمانوں پر ایک فرض کی حیثیت سے عائد نہیں گر سکتا تھا تا اوقاتیکہ وہ مسلمانوں سے یہ عہد نہ کرتا اور مسلمان ان سے یہ پیمانہ نہ کر لیتے۔ اذال بعد خلیفہ اس پاہی متبادل عہد کے مطابق ان پر حکومت کرتا یہی سبب ہے کہ اقتدار و حکومت حضور اکرمؐ کی طرف سے سطور و راشت مشق نہ ہوا۔ تاہل بہت میں سے کسی کو اور نہ خود حضرت ابو بکرؓ کو پہنچ بطور و راشت ملی جحضرت ابو بکرؓ کو خلافت اس جماعت کی طرف سے ملی تھی جنہوں نے ان کی بیعت کر کے یہ امانت ان کے پسروں کی تھی۔ حضرت ابو بکرؓ کے بعد ان کے لڑکے خلافت کے وارث نہ ہوئے جحضرت عمرؓ کو بھی خلافت و راشت نہ ملی تھی جحضرت ابو بکرؓ نے حضرت عمرؓ کا پانچاہیں مسلمانوں کے مشورے سے مقرر کیا ہے۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ حضرت ابو بکرؓ کی جانب سے ہبڑی وصیت نامہ لے کر حضرت ابو بکرؓ کی زندگی ہی میں لوگوں کی طرف آئے جحضرت عثمانؓ نے لوگوں سے کہا۔ اس خط میں جو کچھ رقم ہے اس پر آپ لوگ بیعت کرتے ہیں؟ لوگوں نے کہا۔ ہاں، کیونکہ انھیں حضرت ابو بکرؓ پر کلی اعتماد تھا۔ وہ ان کی رائے کو پسند کرتے تھے اور جانتے تھے کہ حضرت ابو بکرؓ ان کے بھی خواہ اور مہربان ہیں۔ فرزندان حضرت عمرؓ بھی خلافت کے وارث نہ ہوئے جحضرت عمرؓ کو یہ بات پسند نہ تھی کہ ان کے بعد ان کا کوئی بیٹا خلیفہ ہو۔ انھوں نے اپنے بیٹے رحضرت عبداللہؓ کو رکن "شوریٰ" تو مقرر کیا مگر اس شرط کے ساتھ کہ ان کا خلافت پر کوئی حق نہ ہو گا۔ یہی بب ہے کہ جب حضرت معاویہؓ نے حکومت کو دراشت بنالیا تو مسلم عوام بہت بگٹھے اور انہوں نے کہا کہ امیر معاویہؓ نے خلافت کو ہر قلی اور کسری حکومت بنادیا ہے۔ یہ ساری ہاتیں اگر کسی معااملہ پر دلالت کرتی ہیں تو وہ صرف یہ ہے کہ ہمہ نبھو گی کانقام

لے۔ (سالہ ترقیؓ) یہ تھیک ہے کہ اسلام میں ہر کام بطيہ خاطر کیا جاتا ہے لیکن اس کے یہ معنی نہیں کہ کوئی شخص جانپنے آپ کو برضاو طبیت اسلامی ملکت کا خود بنائے اسے پھر اس کا بھی اختیار ہتا ہے کہ ملکت کے جیں محکم کی جی پا جائے اس احلافت کے اور جس سے جی جائے اخلاف کرے اور اس پر حکومت اس سے کوئی مرا خذہ نہ کرے۔ اس طرح تو کوئی نظام بھی قائم نہیں رہ سکتا۔

لے۔ یہ مقامات نہ لانا ناک ہیں اور دعوت اور گھر لائے کے محتاج۔

حکومت وہ نہ تھا جس کا تامتر دار و مدار دھی آسمانی پر ہوتا تھا اور جس میں عوام کی راستے کا کوئی دخل نہ ہوتا تھا پھر جب عہدہ بھوئی میں جب کہ آپ پر وحی آتی آتی تھی ایسا طرز حکومت تھا تو عہدہ ابو یکثیر و عمرؓ کے متعلق یہ بہت زیادہ قریں قیاس ہے کیونکہ اس وقت تو وحی آسمانی کا سلسہ بھی ختم ہو چکا تھا۔

وہ لوگ جن کا خیال ہے کہ اسلامی تاریخ کے صدر اقل کا نظایم حکومت اللہ کی طرف سے مقرر کیا ہوا تھا انھیں یہ مخالف لفاظوں کے خیبلوں اور ان کی ہاتھوں کے باعث لگ جاتا ہے۔ پھر خلافاء کے بارے میں لوگوں کی ہاتیں بھی اس خیال کی تائید کرتی ہیں کیونکہ ان میں اللہ تعالیٰ کا ذکر، اس کے اقتداء اس کے حکم اور اس کی اطاعت کا ذکر ہوتا تھا۔ وہ خیال کرتے تھے کہ یہ یا میں اس امر کی دلیل ہیں کہ وہ نظایم حکومت متعلقہ من اللہ تھا۔ حالانکہ دل حقیقت یہ تمام ہاتیں اگر کسی حقیقت کی طرف رہنمائی کرتی ہیں تو وہ مخفی ایک معمولی سی مگر سہا بہت ایسی بات ہے۔ اور فرمودہ کہ خلافاء مسلمانوں اور خلافاء کے مابین ایک معاملہ ہوتا تھا اور یہ اللہ کا فرمان تھا کہ اس کے عہد وہ کو جب بھی کئے جائیں پورے کئے جائیں خواہ ان کا تعلق حکومت کے معاملات سے ہو یا اس کے علاوہ دیگر معاملات سے اور خواہ افراد کے ہا یہی عہد دیجیاں سے۔ خلافاء صورت میں پاہندگی نہیں کا حکم دیتا ہے۔ اور جب لوگ وقار نے عہدہ بھائی کرتے ہیں تو خدا کی نگاہ ان کے منیروں پر ہوتی ہے اور وہ عہد ایسا کرنے والوں کو نیک اجرا و عہدہ سکھنی کرنے والوں کو شدید مسراحتیا ہے۔ اس اعتقاد سے اسلام اور سیجیت میں کوئی فرق نہیں کیونکہ اسلام بھی اچھا ہی کا حکم دیتا ہے، بھائی سے منیع کرتا ہے۔ خیر کی جانب توجہ کرتا ہے۔ شر سے روکتا ہے۔ اور چاہتا ہے کہ عوام کے معاملات میں پر مبنی اور ظالم و حرب سے مبترا ہوں۔ بعد ازاں وہ انھیں احاظت دیتا ہے کہ ان مقررہ حدود کے اندر رہ کر انہیں امور کا اہتمام و انتباط جس طرح چاہیں کیں۔ سیجیت بھی اس پر نہ کچھ اضافہ کرتی ہے ذکری چنانچہ بھی اسنڑیں میں سے جن لوگوں نے حضرت یعنی سے اس ممن میں بحث و جدال کیا انھیں آپ نے یہ جواب دیا تھا کہ

۱۔ مرد اتنی سی بات نہیں راسلام میں خلافت سے مردی ہے کہ یہ حکومت ان حدود کے اندر رہتے ہوئے کی جائے گی جو دو حقیقی کی رو سے مستین ہوں ہیں اور کسی کو اس کا حق نہیں ہو گا کہ وہ ان حدود سے تجاوز کرے۔ اسی لئے اس کی اطاعت کو خدا کی اطاعت کہا جاتا تھا جس سے مقصود قوانین خلافتی کی اطاعت تھا۔

۲۔ صنعت نے اس مقام پر پخت مسجد کر لیا ہے۔ یہ ٹھیک ہے کہ سیجیت بھی نہیں ہر منہ بہب خیر (نیک) کا حکم دیتا ہے اور شر (بیلی) سے روکتا ہے۔ لیکن اصل سوال یہ ہے کہ خیر کہتے کہے ہیں اور شر ہتھ لکھا ہے؟ دین جو ہر ہنی کو خدا کی طرف سے ملتا تھا، اس میں خیر اور شر کا ہر مقام پر ایک ہی مفہوم تھا لیکن جب دین میں تحریک ہو گئی تو ہر ہنہب میں خیر اور شر کا مفہوم مغلظت ہو گیا۔ اب خیر و شر کا حقیقی مفہوم مرد ترکان بھی کے اندر ہے کیونکہ غرر کو رفت دین اس کے سوا کہیں نہیں۔ سیجیت کے متعلق صنعت کا نظر یہ دست نہیں۔

”اعطوا مالقيصري لقيصري و مالله الله“

”يعین تیھوں حق تیھوں ادا کر دا اور خدا کا خدا کو۔“ اس کا مطلب یقیناً یہ ہے کہ تیھوں کو اس کے استحقاق سے بڑھ کر کچھ نہ بیا جائے۔ نیز یہ کہ تیھوں کو اس کے باہمی مہر اسم ظلم و جر اور خوف پر مبنی نہ ہوں۔

یہ بحث آپ کو ہماری کتاب کے کسی اور مقام پر نظر آئے گی کہ عہدِ عثمانی میں بعض مسلمانوں نے بعض عمال کے اس قول کو کہ مال فیضت و خراج ”اللہ کا مال“ ہے ناپسند کیا اور اس کی بجائے اسے مسلمانوں کا مال ”کہا، چنانچہ اس قول کی حمایت میں بعض افراد کو کچھ تکالیف کا سامنا بھی کرنا پڑا۔ اگر مسلمان اپنے ابتدائی عہد کے نظام حکومت کو معنی نظام خداوندی ہیں تسلیم کرتے رہتے تو اس بات سے کہ وہ ”اللہ کا مال“ ہے اتفیں انکار نہ ہوتا اور یہی سبب ہے کہ جب لوگوں نے یہ خیال رکھنے کی وجہ سے امیر معاویہ پر اعتراضات کئے تو انہوں نے مغذرات کرتے ہوئے اس خیال کو ترک کر دیا کہ لوگ اور ان کی ملکیتیں اللہ کی ہیں وہ اللہ کے بندے ہیں لہذا، ان کا مال اللہ کا مال ہے؟“

لہذا، ثابت ہو گکہ عہدِ نبیوی کا نظام حکومت مقدس تھیا کہ نہ تھا۔ لہذا وہ لوگوں کے باہمی معاملات کا ایک حصہ تھا جس میں خطا و ثواب کی تکمیل تھی ادا نہیں اجازت بھی تھی کہ وہ اچھی اور بُری بات کو سمجھا جائیں اور اپنے فیصلہ کے مطابق بھلے کام پر خوشی اور بُری سے پر ناراضی کا اظہار کریں۔ لبکن لوگوں کا خیال ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر و عمر و عوف اللہ عنہم کے عہد کا نظام حکومت جبھوںی تھا۔ یہ بات الفاظ لکی حد تک تو صحیح ہے مگر وہ قدر معافی کی تھیں نہیں ہو سکتی۔ اس مقام پر ضروری ہے کہ کیا صدیق اول کی اسلامی حکومت جبھوںی نظام پر مشتمل تھی؟ دیکھا جائے کہ وہ نظام حکومت جبھوںی تھا یا نہیں؟ جبھوںی کا منہم پوری طرح سمجھ دیا جائے۔ بھر

لہ یہ نظریہ دینی خداوندی کے اصول کے نلاف ہے اس لئے یہ حضرت میسیح کا قول نہیں ہو سکتا۔ دین میں تیہ کا وجد ہی نہیں رہتا۔ ملے ہات تو یہی دستست ہے کہ موسیٰ کا مال اللہ کا مال ہوتا ہے لیکن اس سے لوگوں نے جو مفہوم لے لیا تھا وہ صحیح نہیں تھا۔ (طوبیٰ اسلام) ت جبھوںیت کا بنیادی اصول یہ ہے کہ عوام کو قانون سازی کا کلیتہ اختیار حاصل ہے اور ان کے اس اختیار پر سیاسی پابندی نہیں ہے۔ لیکن قوانین کی نہ سے حکومت کو تابعیں سانیٰ کا حق صرف ان حدود کے اندر رہتے ہوئے ہو اسی جو حق کی رد نے تینیں ہوتی ہیں اور جو غیر متبہل ہیں۔ یہ ہے بنیادی فرقہ دو یہ حاضر و کی جبھوںیت اور اسلامی نظام میں۔

معنی عوای مصالح کو متنظر رکھتے ہیں اپنی ذاتی اغراض کو نہیں۔ نیز جب عوام کو ان پر اعتماد باقی نہ رہے ہے یا ان کی حکومت پر احتیاط نہ رہیں تو انہیں اس حکومت کو بہرفت کر دینے کا بھی حق حاصل ہو گا۔

زمانہ قدیم میں یونانیوں نے جمہوریت کا بھی مفہوم سمجھا تھا۔ اور آج اس درجہ میں بھی جو قومیں نظام جمہوری کی قائل ہیں اس کے بھی معنی مراد لیتی ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ لفظ عوام کی تعبیر میں اخلاف رہا ہے۔ مثال کے طور پر یہ لفظ یونانیوں کے بیہہ محدود مفہوم کا حاصل تھا جس کی رو سے اپنی وطن کی ایک حضوری جماعت پر اس کا اللات ہوتا تھا جنہیں بلا شرکت غیرے جملہ حقوق حاصل ہوتے تھے۔ اور جو قانون کے سامنے مسادی حقوق رکھتے تھے۔ حالانکہ دوسری طرف ملک کی بڑی اکثریت ان حقوق سے محروم تھی جنہیں امور ملکت میں سے کوئی حوصلہ بھی نہیں ملتا تھا۔ "القلاب فرانس" کے بعد اس لفظ میں دسعت اگرچہ جس کی وجہ سے اپنی وطن کی بہت بڑی تعداد سیاسی حقوق سے مستثن ہوئے لگی۔ مگر اس کے باوجود جملہ افراد اس میں بھی شامل نہ تھے کیونکہ یہ معاملہ ایک خاص مقدار مال کی ملکیت یا ایک معینہ ملکیں کی ادائیگی یا ایک خاص درجہ تعلیمی کی تحصیل یا کم محدود۔ ہا۔ بزرگ شدہ ملک کے آخویں اسے اس دسعت فیض ہوئی اور جملہ بالغ مردوں کو یہ حقوق لی گئے۔ علاوہ ازیں جمہوریت کے خواہ دہ محدود ہو خواہ دسیع، کچھ مقررہ نظام ہیں جن میں اس امر کی مفہومت ہوتی ہے کہ عوام اپنے حقوق سے مستثن ہوں۔ اپنے حکام کو منتخب کریں اور ان کے تصرفات کی نگرانی کریں۔ میں اس امر کی مفہومت کی ان ہماریجیوں کو متنظر رکھیں تو پھر یقیناً کہنا پڑے گا کہ مسلمانوں کی تاریخ کے صدر اقل کا نظام جمہوریت نہ تھا۔ کیونکہ عوام کو انتخاب حکام کا حق ہاں وقت میں حاصل نہ تھا۔ رسول خدا کو پیغامات، الہی کی تبلیغ اور عوام کے لئے ایک ایسے نظام کے تائیم کرنے کی خاطر بہ عدل و انصاف پہنچنی ہو لوگوں نے منتخب نہیں کیا تھا۔ ظاہر ہے کہ رسول خدا کو اللہ تعالیٰ نے جیسا تھا پھر لوگوں میں سے جس نے چاہا آپ کا اتباع کیا اور جس نے چاہا فی الوقت کی، اگر ہم یہ کہیں کہ آپ کا اتباع کرنے والے صحابہ کرام نے آپ کو اپنا حاکم منتخب کر لیا تھا تو یہ انتخاب حاکم بھی ایسا نہ تھا جیسے جمہوری نظام میں عمل میں آتا ہے کیونکہ صحابہ کرام نہ آپ پر کوئی نگہد رکھ سکتے تھے نہ محاسبہ کر سکتے تھے۔ سوتا یہ تھا کہ جب کبھی رسول خدا ان سے شورہ طلب لیا تے تو وہ آپ کو مشورہ دے دیتے۔ جیسے کبھی کجاوار وہ بے طلب بھی مشورہ دے دیتے تھے۔ آپ چاہتے تو وہ مشورہ مان لیتے چاہتے تو وہ کر دیتے۔ اسی طرح وقت نظر سے دیکھا جائے تھی حضرات ابو بکر و عمرؓ کا نظام حکومت بھی جمہوری نہیں تھا اور دیا جا سکتا۔ کیونکہ حضرات ابو بکر و عمرؓ کو جملہ مسلمانوں نے نہیں پکڑا مسلمان ہیا جریں والنصار کے ایک ارباب حل و عقدگر وہ نے منتخب کیا تھا۔ اور شروع میں ان لوگوں میں اس انتخاب کے متعلق کچھ اختلاف بھی رہنا ہوا تھا۔

ان لوگوں سے جو رسول خدا کی دفاتر کے وقت مسلمان ہو چکے تھے اور جو مکہ طائف اور صحراء میں آباد تھے حضرات ابو بکر و عمرؓ

کے انتخاب میں کوئی مشوہہ نیلا گیا تھا ۔ لیکن ان دونوں کو صرف اہل مدینہ نے منتخب کیا ۔ باقی سب مسلمانوں نے اس انتخاب کو قبول کر لیا ۔ اور اعلیٰ عحد پر کارہندی ہے ۔ لہذا، اگر باب ارتقاء میں سے کسی نے یہ شعر کہہ دیا تو کوئی تعجب خیزیات نہیں کہ

اَطْعَنَا مَرْسُولُ اللَّهِ مَا كَانَ بَيْتَنَا

فَيَا نَعِبَادَ اللَّهِ مَا لَيْلَنِي مَبْكُرٌ

ہم نے انتخابات کے باوجود جب تک رسولؐ نما ہمارے اندھے ہے آپؐ کی اطاعت اختیار کر لی تھی ۔

مگر اے بندگان خدا یہ تو بتا د کہ ان کے بعد ابو بکرؐ کو کیسے یہ حق مل گیا ہے ؟

ملاude انیں حوام بلکہ خدا ہبھریں دانصار کے اس ذائقے کے پاس بھی کوئی مقرر و معین نظام نہ تھا جس کی نسبت سے وہ خلافوں کی سوچ پر بھگرائی رکھتے اور ان کے اعمال دو عادی کام کا سبب رکھتے ۔ ان کی جیشیت یہ تھی کہ وہ خلافوں کے شورہ طلب کرنے پر مشتملہ تھی تھے خلاف و کبھی بس کو جیع کر کے مشورہ لیتے اور کبھی الگ الگ ۔ مہاجریں دانصار کبھی کسیجا خلیفہ کو بے طلب بھی مشورہ دیتے تھے ۔ مگر یہ خلیفہ کی مرثی پر خصوصی تھا کہ اس مشورہ کو قبول کرے یا رد کرے ۔ بدین صورت یہ واضح ہو جاتا ہے کہ قدیم و جدید زمانوں میں فقہ دستوری کی نسبت سے جمہوری نظام کی دقیق تعریف کے مطابق مسلمانوں کی تاریخ کے صدر اول کا نظام حکومت جمہوری تھا ۔

اہل اگر جب دریت کا عام معنی لیا جائے جس سے مراد یہ ہو کہ حکام اپنے حق میں حوام کی خوشنودی و اقتدار کے محتاج ہوں اور وہ اپنے آپ کو اس امر کا پابند رکھتے ہوں کہ حوام کے ساتھ ایسا سلوک کریں جو عدل و مساوات پر مبتنی اور حکم و حکومت سے مبترا ہو تو اس صورت میں آپ یہ کہہ سکتے ہیں کہ اسلام کے صدر اقل کا نظام حکومت جمہوری تھا جس کے لئے مدارج معیار اور حدود شعیین تھے جیسے اس کے کچھ آثار آپؐ کو ہبھر ہٹھائی میں مسلمانوں کو پیش آئے دے نتوں میں دکھائی دیں گے ۔ بعض دیگر حضرات کا فیال ہے کہ اسلام کیا صدر اول کا اسلامی نظام انفرادی پا ادشا ہست کا نظام تھا ؟ | انفرادی پا ادشا ہست کا نظام تھا یہی وجہ ہے کہ رسولؐ خدا اور آپؐ کے بعد حضرات ابو بکرؐ و عمرؐ کی حکومت میں کوئی بھی ان کا مشریک کا رہ تھا ۔ وہ اپنے بعض اصحاب سے مشورہ لے لیا کرتے تھے جو اپنے مشورہ کا کسی کو لاندا ہا بند نہ کرتے تھے ۔ بایس ہبھر رسولؐ اکرم اور حضرات ابو بکرؐ و عمرؐ کے تینظر عدل کے سوا ان کوچھ نہ تھا ۔ اس انداز کا طریق تھا کہ اس نظام حکومت کو کسی حد تک ایسے نظام سے تربیب کر دیتا ہے جو عہد

شہنشاہی و قیصری میں الی روما میں مرقع تھا۔ روما کے شہنشاہ یا قیصر حتماً وارث سلطنت نہ ہوتے تھے بلکہ ان کی اکثریت بذریعہ انتخاب مندوشیں حکومت ہوتی تھی۔ اور جب کوئی منتخب ہو جاتا تھا تو پھر وہ تمام عمر پر اقتدار رہتا تھا۔ الائیکان افلاں یا بغاوت و مہربشکنی کے ذریعہ ان سے حکومت چیزیں لی جاتی۔ اُسی نوعی نظام اور اس اسلامی نظام میں جو عبید نبوی میں یا حضرات پوکیا وہ عورت کے عہد میں مرقع تھا اگر کوئی لرق تھا تو یہ کہ اس کا عہد و مدار مخفی عمل پر تھا۔ جبکہ رومی شہنشاہ اور قیصر عدل والنصات کی حدیں اکثر ادوات بچاند جاتے تھے۔ لہذا، یہ نائے بھی سالہ دنوں را یوں سے زیادہ دفعہ نہیں۔

یہ تو ہم جانتے ہیں کہ رومیوں کے بیان بھی شہنشاہ قیصر کو منتخب کرنے اور ان کے طرز عمل کو متین کرنے کا اختیار دین یعنی ندہب کو حاصل تھا۔ لیکن نوعی نظام اور اسلامی نظام میں جو فرق تھا وہ ایک دین کا فرق ہے اسی طرح ایک قوم اور دوسری قوم کا فرق ہے۔ ایک ماحصل اور دوسرے ماحصل کا فرق ہے۔ چنانچہ اس دین میں جو رومی شہنشاہوں پر ہا مخصوص اور قیصروں پر کسی حد تک طاری تھا وہ پاکیزگی و نظمت نہ تھی جو آسمانی ادیان سے تحریک یا دوسری کوئی بھی نیت کوئی ہو۔ کیونکہ رومیوں کا دین شکن گیا۔ قال اول علم اسرائیل کی ایسی ہاتوں پر مبنی مقاہم ہیں ہم اج پڑھ کر نہتے اور بورڈ تھغر بناتے ہیں۔ ردی عوام کی نندگی کا دہانہ انقلاب جس لے اس کی ابتدائی سادہ نندگی سے نکال کر پیچ دار نندگی تک پہنچا پا یوں کی نندگی کے اس انقلاب سے کسی قسم کی کوئی نیت نہیں رکھتا جس لے اُسیں چاہیت سے نکال کر اسلام کی آغوش میں ڈالا۔ رومی انقلاب مارٹی نقا (بشرطیکہ یہ تجیر صحیح ہے) مجب بذریعہ تھی تندی ترقی سے ظہور پذیر ہوا۔ لیکن دوسری طرف ملب انقلاب معنوی تھا جو اسلام کی تاثیر کے سبب ہر کوی روح کے نتیجے سے دھرم میں آیا تھا۔ گویا اس انقلاب کا ائمہ اندسے باہر کی طرف تھا، اور عربی نسخ کے بدل جاتے سے عریعل کی مادی نندگی میں انقلاب داقع ہو گیا تھا، اس کے پریکش روما کے انقلاب کی رو ہاہر سے انہوں کی جانب آئی اور اس نے رومیوں کے خارجی احوال کو منقلب کر دیا جس کے نتیجہ میں رومی زرع و ضمیر میں بھی انقلاب داقع ہو گیا۔ حرمہ بزرگ ان دنوں کے ماحول میں اثابی اختلاف ہے جتنا اٹلی اور حجہ میں ہو سکتا ہے۔ لہذا اگر رومی شاہی و قیصری نظام حکومت اسلام کے صوراً اول کے نظام حکومت کے ساتھ کوئی مشابہت نہ رکھتا ہو تو اس میں تعجب کی کوئی ہاتھ نہیں۔

بھی ہر دوستی کے دوسرے کے رومی نظام حکومت اور اس اسلامی نظام حکومت میں جو اکھر نبڑت ملی اللہ علیہ وسلم کی دفات کے بعد قائم ہوا تھا تھوڑی بہت مظاہر ہتھ لٹرا تھی ہے۔ رومی اپنے قیصروں کو تجسس طرح منتخب کیا کرتے تھے وہ تقریباً اسی

قسم کاظمیہ میں جس سے کام لے کر سملالوں لے اپنے خلقاء کا انتخاب کیا تھا۔ النصار نے جب ہمارے ہمراں سے کہا تھا کہ ایک ایک تھماری جانب سے تو انھوں نے کسی حد تک ردیوں ہی کا نمودرہ پیش کیا تھا۔ علاوہ ایسی منتخب ہوئے کے بعد قفصل کے اختیارات کی ملکیت اور وسعت خلیفہ کے اختیارات سے ملکی جلتی تھی۔ فرق صرف یہ تھا کہ قفصل کے اختیارات ان قوانین کے پابند ہوتے تھے جنہیں عوای محیس قانون کی منظوری کے بعد مجلس شوریٰ (پارلیمنٹ) کی منظوری حاصل ہو چکی ہوتی تھی اسی طرح خلیفہ کا اختیار و تھفتہ دین کی حدود میں محدود تھا اور صحاہ کی آزاد کا پابند نہیں عامۃ المسلمين کے میلانات و دعویات کا تابع تھا۔ لیکن ان سب مثالاً ہتوں میں دو از کارتا دیلات اور تکلف و تصنیع پایا جاتا ہے۔ لیکن جب ہم حکومت کے ان مقامہ کا اضافہ کریں ہو قفصل کے گرد محیط تھے اور جن سے خلافاء بالکل آزاد تھے یا ان ہناء کا ذکر کریں ہم رعنی جمہوریت کے حالات کا اختناق تھے جن کی رو سے قفصل کے اختیارات کو محدود کر کے خواہ کو اس کے حکم سے محفوظ کر لیا گیا تھا۔ مثلاً زعماء کے انتخاب کا قاعدہ جن کو عوام اس لئے منتخب کرتے تھے کہ اگر ان پر قفصل کی طلم کرنا ہمیں چاہیے تو زعماء کے روک لیں۔ اور میری کہتا ہوں کہ اگر ہم ان سب فروق کا ان ظاہری اور مصنوعی ماثلوں میں اضافہ کر لیں تو یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ احسان قبیل الملت عربی نظام حکومت اور ان رونی نظام مہلٹ حکومت کے ماہیں جو عہدہ ملکیت عہد جمہوریت یا عہدہ تیھریت میں نفاذ پذیر ہے کوئی قوی مشاہدہ نہیں پائی جاتی۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ مسلمانوں نے سیاسی، انتظامی اور جنگی امور میں تیکروں اور کسرائیں کے تغایروں سے بہت کچھ حاصل کیا تھا لیکن یہ اکتساب اس عہدے سے جس کا ہم ذکر کر رہے ہیں سبتوں میں واقع ہوا۔ بین صورت ہمیں اس تباہ سے جس کی کوئی حکم تباہ و نہیں ہر ف نظر کر لینا چاہیے۔

اس طرح یہ حقیقت سامنے آ جاتی ہے کہ اس عہدہ کا اسلامی نظام حکومت مطلق العنان حکومت کا نظام نہ تھا۔ نہیں وہ دراصل اسلامی نظام حکومت ایک چدید طرز کا حاصل عربی نظام تھا۔ [یونانیوں کے طرز کی جمہوریت یا محدود و مقتیہ قسم کا قصری نظام تھا جو روپیوں میں ترویج رہا۔ بلکہ وہ ایک خالق عربی نظام تھا جس کی ملکی حدود اسلام نے بالرضاخت بیان کر دی تھیں۔ ان حدود کے درمیان جو حنلاد رہ گیا تھا اسے مسلمانوں نے پورا کر کی کوشش کی تھی۔ میں نے کسی مذاہم غربیوں میں نظر کے طور پر ترقی کا ذکر کرتے ہوئے کہ قرآن نہ شریعہ نہ نظر۔ وہ صرف قرآن ہے۔

اس کے اپنے مخصوص اسالیب ہیں جو سے اس نے اشیاء کی تعبیر و صفت کشی کی ہے۔ اس کا اپنا الگ طرز بیان اور اندازہ ادا ہے۔ اس میں مویقی کی بعض ایسی بندشیں ہیں کہ اسے سادہ لوح حضرات شاعری خیال کرنے لگتے ہیں۔ قافیہ کی قیود ایسی ہیں کہ لوگ اسے سمجھ سمجھنے لگتے ہیں۔ اس میں آزادی روانی اور ہماسی ایسی ہے کہ بعض دوسرے سیدھے سادے لوگ اسے نظر تصور کرنے لگتے ہیں۔ اسی درجہ سے مشکین قریش فیب کھا گئے اور کہا کہ یہ شاعری ہے۔ مگر قرآن نے ان کی شدید تکذیب کی مایسا ہمیں حکم اتھر ان کا انداز

بے۔ بہر حال حقیقت واقع ان لوگوں کی سخت تکذیب کرتی ہے۔ چنانچہ اگر کوئی نظر نگار اس کی عبارت کی نقل کرنا چاہے۔ جیسے کہ بعض نظر نگاروں نے ایسی کوشش کی ہے۔ تودہ سوانح اس کے اور کچھ نہ کر سکے کہ ایک تحریر اگریز و منکر خیز عبادت اس کے مقابلہ میں پیش کر دے۔ یہ میں نے قرآن کے پارے میں کہا ہے، اور میں چاہتا ہوں کہ اس عہد کے نظام حکومت اسلامی کے پارے میں بھی کوئی ایسی ہی رائے پیش کر دے۔ چنانچہ میری رائے یہ ہے کہ وہ نظام ملکیت نہ تھا کیونکہ رسول خدا اور حضرات الوبکیہ و عمرہ کے لئے اگر کوئی بات سب سے زیادہ اذیت ناک تھی تو وہ یہی تھی کہ انہیں بادشاہ خیال کیا جائے۔ وہ نظام جمہوری بھی نہ تھا کیونکہ ہماری معلومات کے لحاظ سے جمہوری نظام میں کوئی نظام بھی منتخب ہے لے والے صدر کو یہ حق نہیں دیتا اک منتخب ہونے کے بعد اسے موت کے سوا کوئی بھی مسئلہ حکومت سے انازدہ کے۔ رومنوں کے نقطہ نظر کے اعتبار سے دیکھیں تو وہ تیسری نظام بھی نہ تھا۔ کیونکہ خلیفہ کو فقط اپنی لشکر منتخب نہ کرتے تھے۔ لہذا، یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ وہ خالص عربی اسلامی نظام تھا جوہ عربوں سے پیدا کیہیں عمل میں آیا۔ ان کے بعد کسی نے ان کی تقلید کی، لیکن یہ سب پاٹیں ہمیں اس ذمہ داری سے عہدہ بردا نہیں کر سکیں کہ ہم ان اسلامی مسائل کی تحلیل اور اس کی پاریکھوں کو سمجھنے کے بعد یہ دیکھیں کہ آیا یہ نظام اپنے اندر باتی رہنے کی صلاحیت رکھتا تھا یا۔ وہ اس قابل تھا کہ جب اس کا ماحل اور حالات پہل جائیں تو وہ بھی منقلب و تغیر ہر جائے۔

## اسلامی حکومت کے اجراء سے مرتبی

۱- دینی عحضر سب سے پہلے اس نظام کے اجزاء کے تکیبی میں سے ہم دینی عضر کا مطالعہ کرتے ہیں یہ نظام جیسا کہ میں پہلے کہہ چکا ہوں آستانی نظام نہ تھا بلکہ یہ اس انی نظام تھا۔ مگر اس کے باوجود وہ دین سے بہت بڑی حد تک تباہ تھا۔ خلیفہ اپنے ہماروں ہی اور کسی عمل کے کرنے یا نکرنے میں وحی کا پابند نہ تھا لیکن اس کے باوجود وہ حکیم الہی کا پابند تھا۔

جن کی رو سے اُسے حق قائم کر لے، عدل عام کرنے، بھلائی اختیار کرنے اور بُرائی سے مبتلا رہنے اور سُرکشی دنا فرمائی سے باز رہنے کی ہدایت کی گئی ہے۔

یہی وہ دعیٰ ہے جو مسلم تینیں سال تک چاری رہی اور صبح و شام مسلمان اس سے آشنا ہوتے رہے وہ قمان کی صورت میں نالہ بھٹی۔ دوسری طرف رسول خدا بات چیت میں اس کا ذکر کرتے۔ تیسرا طرف آپ اسے اپنی عملی سیرت سے ایک قابل عمل سُنت کی صورت میں رواج دیتے۔ اس وجہ نے آپ کے مصا جبین خصوصی اور دیگر مسلمانوں کے نقوص میں ایک نہایت قوی حاسس اور زندہ دینی ضمیر سید کر دیا۔ لہذا یہ بات ممکن ہی نہ تھی کہ ایک سلم قول و عمل یا غرور و نکر میں اس سے پسپوچا سکتا بلکہ یہ داری یا خواب میں بھی وہ اس سے الگ نہیں ہو سکتا تھا۔ حاکم ہونے کی شکل میں رعیت سے تعلق اور اس کے معاملے میں اسی طرح رعیت ہوتے کی صورت میں حاکم سے تعلق اور اس کے معاملے میں۔ نیز اپنے ہم چشمیوں کے ساتھ نہ نظرہ نہ دیگی کے مسائل میں۔ غرض ہر گوشے میں وہ اس ضمیر سے متاثر رہتا تھا۔ اس چیز نے بہت سے لوگوں کو اس غلط فہمی میں ڈال دیا کہ اس عہد کا نظام حکومت منزل من اللہ ہوا کرتا تھا۔ بات اس طرح نہیں ہے، حقیقت یہ ہے کہ یہ کیفیت خلیفہ و رعایا کی ضمیر وہیں جس قدر دینی تاثر تھا اس کے مطابق گھومتی تھی۔

**۴- دینی استقراطیت** اس نظام کا دوسرا عنصر دینی استقراطیت، تھی جس کی بنیاد عرف عام کی رو سے، نسل، دولت، یا مجلسی قدر و منزہت پر استوار نہ تھی، بلکہ اس کا اختصار ایک ایسی بات پر تھا جو ان سب سے زیادہ اہم تھی۔ وہ بات تھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں آپ کے ساتھ رابطہ و قرب۔ آپ کے ہر امر وہی کی بلاتر درست و طاعت اعلادہ ازیں اوقاتِ صلح و جنگ میں راو خدا میں سرکفت رہتا ان شرائط کے باعث اسلام کے ظہور میں آتے ہی ایک ایسا طبقہ پیدا ہو گیا جسے عوام میں امتیازی حیثیت حاصل تھی۔ اس طبقے کے افراد دنیوی حقوق کے معاملے میں خود غرض نہ تھے۔ ان کے دلپیں کوئی عاجل یا مویٰ وقت لفڑ کے حوصل کی خواہش پہنچا نہ تھی بلکہ وہ طبقہ اس لئے متاثر تھا کہ رسول خدا سے سب سے زیادہ عزیز رکھتے تھے۔ اور اس امر کا اس طبقے کے سامنے اور عوام الناس کے سامنے اعلان کرتے تھے کہ خدا کو بھی سب سے زیادہ محبت اسی طبقے کے ساتھ تھی کیونکہ وہ لوگ سب سے پہلے اسلام لائے تھے۔ اسیں راو خدا میں اذیتیں پہنچائی گئی تھیں۔ انہوں نے حفاظت دیں کی خاطر جس شہزاد ارازان بعد مدنیہ کی طرف پھرست کی تھی۔ انہوں نے اپنے مظلوم بھائیوں کو پناہ دی اور ان کی اعانت کی تھی۔ انہوں نے راو خدا میں جان و مال کے ساتھ جہاد کیا

لہ مطلب یہ ہے کہ وہ قمان کے اصولوں کا پابند تھا۔ ان اصولوں کے اندر رہتے ہوئے جو ایسا ہاں پہنچے حالات کے مطابق خود وضع کرتا تھا۔

تھا۔ انہیں نے رسول خدا کا ساتھ کبھی نہ تھوڑا لٹھا، آپ کے احکام کے سامنے ستریم خم کیا تھا، آپ کے فرمان تحریر کئے تھے، ضمیکہ وہ طیقہ انہی لوگوں پر مشتمل تھا جن سے خدا اور رسول کو محبت تھی۔ جنہیں عامۃ الناس احترام و عزت کی لگاہ سے دیکھتے تھے۔ یہ وہ طبقہ تھا جو اپنے آپ کو کسی بڑائی عظمت یا برتری کا مستحق اور اہل نہ سمجھتا تھا۔ بلکہ اپنے آپ کو دوسرے مسلمانوں کے برابر سمجھتا تھا۔ ان کی خاکاری رسول خدا کی نگہ میں ان کی محبت کو اور بھی بڑھادیتی تھی حلالکہ یہ طبقہ جن افراد پر مشتمل تھا وہ سب ممتاز گھرانوں میں پیدا نہ ہوئے تھے نہ وہ سب عالی تسب تھے۔ اور ذکری وسیع دوت کے مالک تھے۔ ان میں بعض ضرور متعلول اور عالی نسب تھے مگر باقیوں میں کوئی غلام تھا جسے دین کی ناہ میں شناخت کا سامنا کرتا پڑا تھا اور جسے بالآخر کسی مسلمان نے خرید کر آزاد کر دیا تھا، کوئی بیبا درمانہ حال تھا کہ مسکت میں میں پناہ گزیں ہو کر کسی قریبی قبیلہ کے زیر حمایت اور کسی قریبی سردار کے زیر سایہ وقت گزار رہا تھا، کوئی ایسا تھا جو کبھی مسکت میں آیا اور بیہاں اسی درازگار کی صورت دیکھ کر مقیم ہو گیا۔ علاوہ انیں بعض ایسے بھی تھے جن کا سب ممتاز اور گھرناہ معزز تھا۔ لیکن وہ تنگستی اور بے مائیگی کا شکار تھے، وہ اپنی قوم میں محترم تھے لیکن معاش کی تنگی کے باعث جس طرح بھی بن پڑتی تھی محنت مزدوروی کر رہے تھے۔ غرض اس طبقہ میں ان سب قسموں کے افراد شامل تھے۔ لیکن اسلام نے حقوق و فرائض کے معاملہ میں سب کو برابر کر دیا تھا۔ ان کے امتیاز کا فقط ایک ہی معیار تھا وہ یہ کہ انہوں نے راہ اسلام میں کس قدر تکالیف برداشت کیں۔ مصائب کا کس پامردی کے ساتھ مقابلہ کیا اور جب رسول الکریم نے مالی و جانی مدد مانگی تو انہوں نے کس تدریجی و مالی مدد دی انہی قربانیوں کی نسبت میں انہیں بڑائی حاصل ہوتی تھی۔

جو جنی اسلام پھیلئے لگا اس طبقہ کو قریتاً امتیاز حاصل ہوتا چلا گیا۔ حتیٰ کہ مسلمانوں نے انہیں وہ حقوق دے دیئے جن کا یہ لپٹے آپ کو سبقت تھے۔ کیونکہ اس طبقہ کے افراد لوگوں کو دین سمجھاتے تھے۔ اور یو قوت ضرورت ہر قسم کا مشدید دیتے تھے۔ عرب قبائل اکثر اوقات رسول خدا سے یہ التماس کرتے تھے کہ کسی ایسے شخص کو ان کے قبیلے میں بھیجیں جو انہیں شور دین چلتے۔ لہذا، آپ ان میں سے معلم، فتحیہ اور امام کا انتخاب کیا کرتے تھے۔ ہر یا کہ بھرت کئے ابھی بشکل چند ماہ ہی گز کے تھے کہ غرداہ بدر و قوع پر یہ ترکیا جس کی وجہ سے اسلام کی شان تمام ملک عرب میں بلند ہو گئی اور اس کی شوکت کا سکت سب کے دلوں پر یوں بیٹھ گیا کہ اب وہ اسلام سے مروب اور خائف رہنے لگے۔ تھوڑا ہی عرصہ گز را تھا کہ ان اشخاص کو جو اس غرداہ میں شریک ہوئے تھے مسلمانوں میں ایک ممتاز طبقہ کی حیثیت حاصل ہو گئی۔ جس افراد کو اس غرداہ کے علاوہ آپ کے ہمراہ دوسرے معروکوں میں بھی شرکت کا موقع ملا انہیں اور بھی زیادہ امتیازی شان حاصل ہو گئی۔ علاوہ ازیں ان چند اشخاص کو بھی جنہیں نے جنگ احمد میں آپ کے دلوں بدداش پامردی دا استقلال کا ثبوت دیا تھا، امتیاز حاصل تھا۔ جب حال یہ ہو کہ رسول خدا

نے ان کی تعریفیں کی۔ انھیں دوسروں کے لئے نمود اور امام بنایا۔ انھیں جنت کی خوشخبری دی اور اعلان کیا کہ آپ ان سے رحمتی اور خوش ہیں۔ تو ظاہر ہے کہ ملن کے استیاز و احترام کی کوئی حد نہ تھی۔ ان بالتوں میں کسی طرف تک یا جو یہ کا داخل نہیں۔ یہ سب عین فطری اور طبعی امور تھے، ابھی بات یہ ہے کہ آنحضرتؐ کی وفات کے بعد جبکہ وحی کا سلسلہ منقطع ہو گیا اور زمین و آسمان کے مابین وحی کے پیدا کردہ قریب کے ختم ہونے کے بعد سچھر وہی پہلا مصالحہ دوائع ہو گیا تو اصحاب رسول اللہ کا یہ ممتاز طبقہ لپٹے ہائی تقاضت و مددح کے ہا صفت مسلمانوں کے جمیلہ معاملات لٹکے ہل و عقد کا ذمہ وار قرار پا گیا۔

چنانچہ یہی وہ منفرد طبقہ تھا جس میں سے امت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خلیفہ منتخب کیا گیا۔ یہی دہ تھا طبقہ تھا جس پر خلیفہ اپنے لئے لوگوں کی سمع و طاعت حاصل کرنے کے لئے سہارا لیتا تھا اور یہی وہ واحد طبقہ تھا جس کی طرف خلیفہ قریشی ایسٹ استقراطیت مشوروں اور انتظامی معاملوں میں رجوع کرتا تھا۔ لیکن آنحضرتؐ کی وفات کے بعد اپنے اس حد تک محدود نہ رہی۔ ابھی آپ کی وفات پر چند دن کیا چند گھنٹے بھی نہ گز سے تھے کہ اسلام کو ایک نئی قسم کی "استقراطیت" کا سامنا کرنا پڑا جو انہیں آپ کو شدت کے ساتھ حکومت کا مستحق سمجھتی تھی۔ یہ اس وقت کی بات ہے جب مسلمانوں میں مسلمانوں میں صلاح مشورے کر رہے تھے۔ چنانچہ انصار نے کہا ایک امیر ستم میں سے مقرر کیا جائے اور ایک تم (مہاجرین) میں سے اس پر حضرت ابو بکرؓ نے رسولؐ خدا کی ایک حدیث بیان کی کہ

الاَمْمَةُ مِنْ قَرِيْشٍ

"امام قریش میں سے ہوں گے"

اور سچھر انصار سے کہا کہ ہم امیر ہوں گے اور تم وزیر۔ انصار نے یہ بات مان لی۔ چنانچہ حضرت سعد بن عبادہؓ کے سوا کسی نے اس پر کوئی تعریض نہ کیا۔

اس وقت سے اسلام میں ایک ایسی "استقراطیت" ظہور میں آگئی جس کا قوام آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مصاحبۃ خصوصی اور قریب سے تیار ہوا اور اس میں بھی حکومت صرف قریش کے قبیلے میں رہی اور دناریت و مشورت انصار کو دی گئی۔ اگرچہ مشورہ کا حق ہر مسلمان کو حاصل تھا، گویا اس طرح صورت یہ ہوئی کہ قریش کو حکومت بھی ملی اور مشورہ کا حق بھی اور انصار نیز دیگر اہلی عرب کے لئے صرف مشورہ رہ گی۔ انھیں حکومت کا حق نہ رہا۔ ضروری ہے کہ اس مقام پر ہم ذرا غمہ کرے اس

لئے قرآن کی موجودگی میں دہ قرب بستور ہاتی رہا اور ہے۔

لئے یہ حدیث موضوع ہے اور یہ واقعہ کا سے حضرت ابو بکرؓ نے اپنی تائید میں پیش کیا تھا، مستبعد ہے۔

اس سفر لاطیت کی تحقیق سن کر کے مسلم کریں کہ آیا حضرت ابو بکرؓ اور ان کے مہاجر حباب رضوان اللہ علیہم اجمعین نے اس کا مفہوم کیا یا پھر اور ان کے بعد قریش نے اس کا مفہوم کیا بتالیا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ اور حضرت ابو عبیدہ بن عبیدہ بن ابی جراح نے تھم قریش کو مطلقاً بلا قید زمانہ مستحقی خلافت ہرگز کار نہیں دیا تھا۔ مگر فالب یہ ہے کہ ان کے مذکور و مہاجرین نے جنہوں نے اسلام لائے میں سب سبقت کی تھی، جو درسرور سے پہلے ایمان لائے اور جنہوں نے اپنی جان و مال کے ساتھ دعوت اسلام کو پھیلائے میں رسولؐ خدا کی اس وقت مدد کی تھی جب کہ آپؐ مکہ میں سخت سنگی اور تکلیف و شدت کے دن گزار رہے تھے۔ ان مہاجرین کی اکثریت قریش پر مشتمل تھی اور جب کبھی مہاجرین کا ذکر قرآن و حدیث اور عوام کی روذگار کی باقاعدہ میں انصار کے ساتھ آتا تھا تو پہلے مہاجرین کا نام آتا تھا پھر انصار کا۔ میرا خیال یہ ہے کہ حضرت ابو بکرؓ کے پیش نظر قریش کا یہی متاذ طبق مقامیں کے انوار کو اسلام لائے میں سبقت حاصل تھی۔ جنہوں نے رسولؐ خدا کے دو شہید دشمن کی پر فتن زندگی کے دو ران میں اور انہاں بعد مدینہ کے پر شوکت زمانے میں آپؐ کے ساتھ مل کر انصار کی بیعت میں جہاد کیا۔

اگر حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ اور حضرت ابو عبیدہؓ قریش کو اس نقطہ نظر سے سوچتے کرو ہی ایک ایسا قبیلہ ہے جس کا نسب رسولؐ خدا کے نسبے ملا ہوا ہے۔ یعنی اس کا تعلق رسولؐ خدا سے رشتہ داری کا ہے۔ تو پھر اس طرزِ فکر کا اقتضاء یہ تھا کہ وہ خلافت کے لئے ایسے شخص کو ترجیح دیتے جو بنی اکرمؓ کا سب سے قریبی رشتہ دار ہوتا۔ ضروری تھا کہ رسولؐ خدا کے چھا حضرت عباسؓ یا آپؐ کے چھاند بھائی حضرت علیؓ کو خلافت کا مستحق قرار دیتے جو آپؐ کے داماد بھی تھے اور عہدِ طفیل سے ان کی پرورش بھی آپؐ ہی نے کی تھی۔ لہذا، یہ بات صاف ہو گئی کہ حضرت ابو بکرؓ اور ان کے اصحاب کی "قریش" سے مرادِ حضن مہاجرین تھے اور ان سے بھی یا بخوبیں وہ حضرات جو مہاجرین میں سے صاحبِ فضل اور اسلام قبول کرنے میں پیش پیش تھے۔ یہ کہنا پر لے درجے کی حماقت ہے کہ حضرت ابو بکرؓ اور ان کے اصحاب نے قریش سے مراد آنحضرتؐ پیش کی تباہت لی تھی۔ اور اس رشتہ داری کے سبب سے انہوں نے قریش کو امامت کا امتیازی حق دیا تھا۔ کیونکہ اگر یہ بات ہوتی تو طلاقائے قریش جنہیں فتح مکر کے روزِ عام معافی دے کے آناد کر دیا گیا تھا حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ اور ابو عبیدہؓ کی نگاہوں میں ان لوگوں سے زیادہ مستحق خلافت ہوتے جنہوں نے آنحضرتؐ اور آپؐ کی دعوت کی حمایت اور مدد کی تھی اور اس اعتیاب سے ابوسفیان یا صفویان بن امیتیہ یا احرار بن سہتام انصار کے ان سربراور دہ اصحاب کے مقابلے میں خلافت کے نیادہ تقدیر ہوتے جنہوں نے مدینہ کو گھر بنا لیا اور ایمان پر قائم رہے۔ بلکہ ہوا یہ کہ قریش نے حضرت ابو بکرؓ کے قول کا وہ مطلب نہیں بھروہ چاہتے تھے یا جو اس وقت ان کے اصحاب اس کلمہ سے سمجھے تھے۔ لہذا، قریش کو لقین

ہو گیا کہ امامت بلا شرکت غیرے صرف خاندان ڈیش کا حق ہے اور یہ حق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رشتہ داری کے سبب سے انھیں ملا ہے بلکہ قریش نے حضرت ابو بکرؓ کے مہم کو سمجھنے میں فلسفی کی اور ان کی یہ تاویل دو را کا رسمی۔ اگر ان کی سمجھی اور ان کی تاویل صحیح ہو تو انہیں کام استدلال سب پر غالب ہوتا۔ لہذا وہ امن وقت تک مسلمانوں کی امامت کے سببے زیادہ مستحق ہوتے جب تک کہ ان میں امامت کا ہمارا مطلبے کی طاقت رہتی۔

ساتھ ہی یہ بھی پھیل نظر ہے کہ اسلام کسی کو خاندانی یا قبیلی بلندی مرتب کے اعتبار سے دوسرے پر مقدم نہیں کیا لوگوں کو خدا کے نزدیک اگر فضیلت دی ہے تو یہ اعتبار تقویٰ۔ اور اسی طرح لوگوں کو باہم ایک دوسرے پر فضیلت دی ہے تو وہ بھی بروئے تقویٰ یعنی دینی جدوجہد میں ہبھر کارگزاری اور کارہائے نمایاں کی انجام دہی کے اعتبار سے ہے۔ ہماری رائے کی محنت پر یہ اسدالات کرتا ہے کہ جب حضرت عمرؓ سے کہا گیا کہ کسی کو خلیفہ مقرر کر دیں تو انہوں نے فرمایا اگر حضرت ابو عبیدہؓ نزدہ ہوتے تو میں انھیں خلیفہ مقرر کر دیتا اور اگر حضرت سالم مولیٰ حذیفہؓ عزیز ہوتے تو انھیں خلیفہ مقرر کر دیتا۔ حالانکہ حضرت سالم مولیٰ حذیفہؓ قریشی نہ تھے۔ بلکہ عربی المسب بھی نہ تھے۔ وہ عہد طفیل میں اصلخیز سے لائے گئے تھے اور ایک النصاری خاتون نے جہان کی مالک تھیں انھیں آناد کیا تھا۔ اور وہ (سالم) ابو حذیفہ کے مولیٰ بن گئے تھے عہد نیوی میں مسلمان امور دینی میں حضرت سالمؓ کی سبقت کے قائل تھے۔ مدینہ شریفہ میں نبی اکرمؐ کی ہجرت سے قبل جلد مہا جریں یہاں حضرت عمرؓ کے امامت کے فرائض وہی انجام دیتے تھے۔ حضرت سالمؓ حضرت ابو بکرؓ کی خلافت میں یا امامہ کی جنگ ارتاد میں شہید ہوئے۔

یہ بات کوئی فتنہ نہیں رکھتی کہ قریش کا مولے ہونے کی وجہ سے حضرت سالمؓ قریشی تھے۔ لہذا، اگر وہ حیات ہوتے اور حضرت عمرؓ انھیں جانشین مقرر کر دیتے تب بھی خلافت قریش سے باہر نہ جاتی۔ یہ ہمیں صحیح نہیں ہیں۔ بہیں علوم ہے کہ مولیٰ کے ماہین خواہ کہتے ہی تعلق کیوں نہ ہوں مولیٰ کا رتبہ اتنا بلند کبھی نہیں ہوتا تھا وہ ان ۲۳ زاد افراد کے ملکیتیں سمجھا جائے لگئے جس نے اسے اپنا مولیٰ بنا لیا ہے۔ اور پھر اب ایں عرب کو تو حضرت سالمؓ کا نسب بھی معلوم نہ تھا۔ حتیٰ کہ جب خدا نے یہ حکم دیا کہ مولیٰ کو ان کے آباؤ کی طرف منسوب کر دتو اس وقت زیدؓ کو ان کے باپ حارث کی طرف منسوب کر کے زیدؓ بن حارث کہتے گئے تھے کیونکہ اسلام نے سلسلہ متینی ختم کر دیا تھا۔ چنانچہ حضرت سالمؓ متینی ابی حذیفہؓ کو ہلا نہ سکے۔ پھر چونکہ ان کے والد کا کسی کو علم نہ تھا لہذا، لوگ سالم کے بارے میں کہا کرتے تھے کہ حضرت سالمؓ صالحین میں سے ہیں۔ بہر حال حضرت عمرؓ ایک شخص کو خلیفۃ المسلمين بنانا چاہتے تھے جو قریش میں سے نہ تھا بلکہ اہل عرب سے اگر کوئی نہیں تھا تو محض دلو اکا۔ اس کے باوجود حضرت عمرؓ کو اس میں کوئی حق نہ معلوم ہوا۔ حق یہ ہے کہ حضرت عمرؓ کی یہ رائے

عین اصول اسلام کے موافق تھی۔ یکو نکلہ اسلام کسی کو نسب یا پیدائش کی وجہ سے کسی پر فضیلت نہیں دیتا۔ بلکہ اسلام تقویٰ۔ راہ دین میں خدمت و جان فروشی کے اعتیاں سے لوگوں کو ایک دوسرے پر فضیلت دیتا ہے اور یہ ظاہر ہے کہ حضرت سالم نہستی بھی تھے۔ دین کی خدمت کرنے والے اور راہ خدمیں جان کی بازی لگادینے والے بھی۔

یہاں یہ قولیٰ اس تصریحیت اچانک نو دیہ گئی اور لوگوں کو اس کا سان گمان بھی نہ تھا۔ پھر یہ کہ اس اخراج کو سمجھنے میں غلطی کی آئی۔ حضرت ابو بکرؓ چاہتے تھے کہ امامت اس وقت تک ہبھا جریں میں رہے جب تک کہ وہ اپنے اندر اس بارگزار کے متحمل ہونے کی پوری صلاحیت و قوت رکھیں۔ لیکن قریش نے اسے بدل کر اپنی خاندانی عصیت اور منفعت اندر وزی کا درسیلہ بنایا اور اس طرح اس چیز نے اسلام کے ایک عظیم بنیادی اصول "مساوات میں اسلام" کو توڑ دیا۔

جو ہنیٰ قریش نے یہ تدم اٹھایا اگلا قدم خود سجور اٹھ گیا جس نے مسلمانوں کی زندگی پر مہابیت دُور رکھا۔ وہ تدم یہ تھا کہ عربوں کو ان تمام لوگوں پر فضیلت حاصل ہو گئی جو اگرچہ مسلمان ہو گئے تھے مگر مرسوم عربی الشیب نہ تھے۔ یہ بات سب پر عیاں ہے کہ قریش نے خلافت کے باسے میں جسیں اچارہ داری کا دعوے کیا تھا اس نے مسلمانوں کو بے پناہ مصائب اور لامتناہی فتنوں میں مبتلا کر دیا۔ حکومت و اقتدار نیز فضیلت و برتری کے باسے میں عربوں کی اس اچارہ داری کا نتیجہ ہے کہ موالی بیرونیاں کی مدد کی وجہ سے زیادتی حکومت بتو امیتیکے ہاتھوں سے نکل کر بیرونیاں کے ہاتھوں میں چل گئی۔

**الغرض صدر اوقیل کے اسلامی نظام حکومت میں دو نمایاں عناصر کا ذمہ تھے، ایک مصوفی جس کا پہلی شکل** تعلق اس دین سے تھا جو عدل و معروف کا حکم دیتا تھا اور حاکم در عیا در لوگوں پر عدل دھیکو بطور فرض عائد کرتا تھا۔ دوسری چیز پر مخصوص قسم کی اس تصریحیت تھی جس کی بنیاد حسین کا رکریگی، تقویٰ اور جہاد فی سبیل اللہ میں جان فروشی اور رسولؐؐ کے ساتھ تعلق پر استوار تھی اور جسے قریش نے اس کی صحیح راہ سے مودٰ دیا تھا۔ یہ بات بخوبی ظاہر ہے کہ ان دونوں غصروں کی حیثیت ایسی نہ تھی کہ وہ استلزمان، انقلاب حالات اور تواتر حدثات کے ساتھ بہ سلامت نہ رہا زماں ہو سکتے۔ پہلا عنصر یعنی زندہ قری اور بیدار دینی فہمیر دہ چیز تھی جو ان اصحاب کو حاصل تھی مگر یہ ملے شدہ اور جتنی امر نہ تھا کہ ان کے بیٹے بھی اسی فہمیر کے وارث ہوں گے۔ کیونکہ جن لوگوں کے رسولؐؐ کے تعلقات تھے اور جنہوں نے اپنے علاوہ اصحاب کیا تھا وہ اس پر قرار تھے کہ اپنی سیرت اثر قبول کرنے اور اسے پہنچنے ہر عمل و قول اور فحکر میں لاطور نمودہ پیش نظر رکھتے۔ لیکن ان

کے بعد آئے والی نسلیں جوان کے بیٹوں اور پوتوں پر مشتمل تھیں ان میں امکانات ہیں کہ بعض ربانیہ الہاد گئے اثر قبول کریں لیفون نہ کریں گیونکہ رسولؐ خدا کے ساتھ ان کا تعلق ہا تو قلیل سی مدت کے لئے رہایا بالکل ہی نہ رہا۔ لہذا، اگر ان کے صنیف اُس بیداری قوت اور زندگی سے محروم رہے جنہیٰ اکرمؐ کے خواص اور پاک نہاد اصحاب مقتضیہن کو حاصل تھیں تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں ہے۔ ایک اور بات جو ہماری نظروں سے پوشیدہ نہیں رہنی چاہئی یہ ہے کہ اموٰ حکومت صرف اس وقت تک استوار رہتے ہیں جب تک کہ حاکم و حکوم کے ہمایں ان اصولوں کے بارے میں جو پر حکومت کی بنیاد کی گئی ہو تعاون و اعتماد بحال رہے۔ لہذا، صرف حاکم کی بیداری صنیف عدل گستردی، نیکی اور خیر پر کار بند ہوتا، خدا کی خوشنودی چاہنا اور سیاسی مشکلات پر قابو پالیتا ہی اس کی کامیابی کے لئے صفات نہیں ہیں۔ یہ بھی لائم ہے کہ عوام کے خیر بیمار ہوں، ان کے دل بھی عمل دا ایثار کی محبت سے سرث رہوں اور وہ بھی خوشنودی مولیٰ کے خواہاں ہوں۔

جدید نظام حکومت کو سب سے پہلے جن مشکل کا سامنا کرنا پڑا وہی شکل تھی۔ گیوونکہ تمام عرب اصحاب رسولؐ کی حیثیت ہی ان کی اکثریت صحا بخی صبغیں حضورؐ کی محبت کا شرف حاصل ہوا ہے، حقیقت یہ ہے عربوں میں اصحاب رسولؐ کی حیثیت وہی تھی جو سفید بیل کے جسم پر سیاہ بال کی بیساکیاں کی ہوتی ہے۔ اہل عرب کا اس نئے دین پر ایمان طبقہ، صعاہد کے ایمان کے ساتھ کوئی مطابقت یا نسبت نہیں رکھتا تھا۔ گیوونکہ عربوں میں کچھ ایسے بھی تھے جو بطریق آن ایمان لائے تھے اور کچھ دہ بھی تھے جو مسلمان تو ہو گئے تھے مگر ایمان نہ لائے تھے۔ جیسا کہ قرآن حکیم میں آتا ہے۔

فَالْأَعْزَمُ ابْ اَمْتَاهُ قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُلْ لَوْا اَشْلَمْنَا دَلَمَا يَنْدُخُلُ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ طَوَّا اَنْ تُطْبِعُوا اللَّهَ ذَرْ مُسْؤُلَهُ لَأَيْلِكُمْ مَمْنُ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا اَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ  
۝ حیمہ (۹۷)

عرب کے دیہاتی ہاشمیوں کے بھی ایمان لائے کہہ دیجئے کہم ایمان نہیں لائے تھیں یہ کہا چاہئیے کہم جھک گئے گیوونکہ ابھی ایمان تھا سے دلوں میں داخل نہیں ہوا اور الگم اللہ اور رسول کی فرمادگاری کرو تو وہ تمہارے اعمال میں کچھ کی نہ کر سکے گا۔ یعنی اللہ بہت بخشنے والا اور سہراں ہے۔

یکہ بعض عرب تو ایسے بھی تھے کہ گو کلمہ اسلام ان کی زبان پر تھا لیکن قلب و صنیف کے اعتبار سے وہ اپنی حاہلیت کا ملہ پرائم تھے۔ خدا اپنی میں سے بعض کے ہایسے میں کہتا ہے:-

اَلْأَعْشَرُ اَبْ اَسْنَدُ كُفُرًا وَرِفَاقًا تَوْأِيْمًا وَجَدَرًا اَلَا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا آتَنَا لَهُ...ه (۱۹)

عرب کے دیہاتی ہاشمیے کفر و فناق میں سب سے بڑھ کر متعدد ہیں۔ اور سب سے زیادہ انہی سے اس امریکی توقع ہے کہ وہ اللہ کے نازل کردہ حددود ضمیلہ الطیب کو نہ جانیں ... ۔

**دوسری مشکل** چنانچہ حکیم و حکوم کے مابین کوئی توانی موجود نہ تھا۔ اسی طرح رعیت کی بہت بڑی اکثریت اور جمیلۃ کے مابین میکیم تعاون کا فرمانہ تھا بلکہ یہ تعاون اور توانی صرف خلیفہ اور صاحبہ کرامہ کے اس ممتاز طبقہ کے مابین تھا۔ اسی تعاون و توانی کی بدولت حضرت ابو بکر رضی نے عربوں کے فتنہ استناد کو فروکیا اور انھیں ازمر فرواد اور اسلام میں واپس لائے اور ازان بعد اُن کا رُخ فتوحات کی طرف پھیر دیا۔ دوسری بات جسے ہمیں نظر انداز ہمیں کرنا چاہیے اور جس سے آگاہ ہو کر ان بزرگوں کو جو ان ان کے ہاتھ میں انتہائی حسین طین اور مہا لخی کے کام لیتے ہیں سچ پاہنیں ہوتا چاہیے، یہ ہے کہ یہ زندہ و بیدار دینی ضمیر بھی بعض اوقات آزمائش سے روچاہ ہو جاتی ہے اور بہت سے حادث و آفات کی شکار بن جاتی ہے۔ اکثر یہ ہوتا ہے کہ انسان اپنے نفس اور عمل دنیمیر کو بڑے اخلاص کے ساتھ چاہی نہیں، عمل اور احسان کے لئے وقف کر دیتا ہے۔ پھر بعض پر فتن اور ایسے میں آجاتے ہیں اور اس طرح حد سے زیادہ سلسلہ اصرار کے ساتھ وہ اس کا پیچا کرتے ہیں کہ بالآخر وہ تاویل کا سہارا لینے پر بھروسہ ہو جاتا ہے۔ پھر وہ ایک تاویل سے دوسری تاویل، ایک توجیہ سے دوسری توجیہ، اور ایک پیٹ سے دوسری پیٹ میں اس طرح منتقل ہوتا رہتا ہے کہ ایک دن وہ دیکھتا ہے کہ اس کی موجودہ حالت اور رذہ اقل کے اخلاص کے درمیان بہت ہذا فاصلہ حاصل ہو گیا ہے۔ اسی بہت سے قرآن مجید بھی اکرم خلیفہ راشدین اور صالحین عظام نے بتا کیہا کہ اصرار لوگوں کو دنیا اور دینی میتی ہیں۔ اور بعض نبیوں اور اسماپ فتنہ و آزمائش سے خبردار کیا ہے۔ وہ برائیاں بیان کی میں جو نبیوں کو بہادر کر دیتی ہیں۔ اور بعض نبیوں اور اہمیں کی شاندی ہی کی گئی ہے جو نبیوں کو اس طرح کھا جاتے ہیں جس طرح ایندھن کو آگ۔ لہذا، اس میں توجیہ کی کوئی بات نہیں کہ بہت سے صالحین اور خود صالحین کرامہ کو زد سائیں فتنہ اور متاع غرور کا سامنا کرتا ہے اور ان پر کچھ ایسے احوال دھا دتا آن پر سے جو ان کے پہلے زمانہ سے جیب کر اسلام ترویز تھا اور صبح شام انھیں حضور ﷺ کی صحبت میسر ہوئی تھی بہت زیادہ پہل چکا تھا۔ اس پہلے زمانہ کا تویرہ عالم تھا کہ اللہ کے ذکر سے ان کے دل کا نبض اٹھتے تھے، اور جیب ان پر آیات اللہ کی تلاوت ہوتی تھی توان کا ایمان بڑھ جاتا تھا اور وہ اپنے رب پر توکل رکھتے تھے۔

لہ دہ ایک بنا دلت متحی ہے فرد کیا گیا تھا۔ انہوں نے اسلام پھر ڈکر کوئی دوسرا منہب اغتیار نہیں کر دیا تھا۔

ہمیں نظر آئے گا کہ یہاں فتنے، آزمائشیں بکثرت میں اور متعدد طرف مائل کرنے والے اس باب پرکشش اور طاقتور ہیں، اور اولوں عزم حضرات ہی جم کران کا مقابلہ کر سکتے ہیں۔ اور یہ حقیقت ہے کہ ہمیشہ اور ہر جگہ اولوں عزم حضرات کی تفتت رہی ہے۔ میں میا الخد و تکفیت سے کام نہیں لینا چاہتا بلکہ کابل دکھانا چاہتا ہوں، نہ کسی کو ناراضی کرنے کا خواہ ہیں لیکن یاں ہر جب میں دیکھتا ہوں کہ بہت سے وہ صحابہ کرام ہنپوں نے راہِ اسلام میں بے شمار قربانیاں دیں اور نہیاں کام انجام دیئے، جن کی وجہ سے نبی اکرم نے ہوش ہو کر انھیں جنت کی خوشخبری یا صفات دی۔ جب امداد نہ کے ساتھ ساتھ انھیں نئے حالات دھارثات کا سامنا کرتا پڑا۔ نیز وسیع اقطاع کی حکومت اور ہے حساب و دلت کے ذریعہ انھیں اور مارش کی بھی میں تاکہ دیا گیا تو ان کے باہمی تعلقات بگڑ گئے۔ وہ ایک دوسرے کے خلاف صفت آراء ہو گئے۔ ایک دوسرے کو قتل کیا، اور ان کی حد تک جس قدر ممکن تھا ایک دوسرے سے بذلن ہو گئے۔ اندریں حالات ان لوگوں کے متعلق ہمہ اس موقوفت کیا ہونا چاہیے؟ ہم ان کے ہر فعل سے ہم فنا نہیں ہو سکتے، کیونکہ اس طرح ہم صرف اپنی عقل کا ہی گلا نہیں گھونٹیں گے بلکہ ہم ان اسلامی بنیادی اصولوں کو بھی ختم کر دیں گے جو عمل و احسان کا حکم دیتے ہیں اور منکر و فحشا و لعنتی سے بُوکتے ہیں۔ ان میں سے کسی کے باسے میں اپنے تمیل کے مطابق یا فیصلہ بھی نہیں کر سکتے کہ اس نئے غلطی کی۔ اولاً تو اس نئے کہ انھیں رسول اکرم سے قریبی تعلق تھا۔ دوم اس لئے کہ نبی اکرم نے انھیں جنت اور رضاۓ الہی کی بشارت دی تھی۔ علاوہ انیں یہ کہ وہ لوگ خدا و رسول کے حق میں نیک گمان رکھتے تھے۔ انھیں خدا و رسول کے وعدوں پر اعتماد تھا اور اس جنت پر بھی یقین تھا جس کی انھیں بشارت دی گئی تھی۔ یہم یہ بھی نہیں چاہتے کہ ان کے باسے میں وہ روایہ اختیار کریں جو ان کے ہمصر حمایتیوں یا دشمنوں نے اختیار کیا تھا، اور اس طرح ان میں سے بعض کے حق میں خیر اور بعض کے خلاف اشرکا حکم لگا دیں کیونکہ ان کے ہمصر حمایتی اور دشمن پیش آمدہ فتنہ میں ان کے ساتھی اور **ہمارا اظر و عمل** اشریک کا رہتے ہیں، وہ حسب تعلقات کسی سے راضی تھے اور کسی سے ناراضی۔ لیکن یہم نہ تو ان کے ہمصر ہیں اور نہ ان کے باہمی اختلافات ہیں ان کے شرکیب کا رہماں سے لئے یہ بھی عقلمندی نہیں کہ ہم ان کے معاملہ میں خذہات کے ہاتھوں بے اختیار ہو جائیں۔ ہماں سے لئے صحیح نہ استدی ہے کہ ان کے اعمال و اقوال کا اس اعتبار سے جائزہ لیں کہ ان کا عوامی زندگی اور واقعات تاریخ کے ساتھ کیا تعلق تھا اور صرف اسی نقطہ نظر سے یہم ان کے غلط یا صحیح ہونے کا فیصلہ کریں۔ ہمیں ان کے دینی معاملہ میں کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہیے کیونکہ دین کا فیصلہ خدا سے تعلق رکھتا ہے ہمارے

سلہ یہ ہماری تاریخ کا بیان ہے جو کئی سو سال بعد، خام مصلحتوں کے ہمیشہ نظر مرتب (یا بالفاظ صحیح و صاف) کی گئی تھی۔

ہم اکر لئے یہ بھی جاؤ نہیں کہ ان کے تھوڑے ہمیوں اور حالفوں کی طرح ان میں سے بعض کو مومن اور بعض کو کافر اور بعض کو میں بین کرہیں۔ یا بعض کو حنیتی اور بعض کو حنیتی تباہیں۔ ہمارا میں تھب نہیں کہ ان امور میں مداخلت کریں۔ یہ معاملہ تو صرف خدا نے دحدہ لاشریک سے متعلق ہے۔ ہم لاہیں اتنا ہی کر سکتے ہیں کہ ان کے اعمال و اقوال اور سیرت میں یہ دیکھیں کہ کون ہی چیزیں حق و عمل اور صواب سے مطابقت رکھتی ہیں اور کون سی اس کے خلاف تھیں۔ اور یہ بھی بیجا سے گوریہست بڑی پا ہے۔ لیکن جس سے مطریا ممکن ہوا سے لاچا کرنا ہی پڑتا ہے۔

الغرض جیسا کہ آپ نے ملاحظہ فرمایا اسلام کے اس صدیاں تل کے دو عناصر میں سے ایک غرض جو نندہ دیدار دیتی ضمیر تھا خدا سے ان غلطیوں اور لغزشوں سے دوچار ہوتا ہے۔ بالفرض اگر جبلہ صحابہ رسولؐ ان خطاؤں سے محفوظ و مصون رہتے اور فتنہ و فساد سے دوچار نہ رہتے، ان کے معاملات اس نتیجے پر رہتے جو اس عصمت اور امن کے لئے موندہ تھے تو بھی لا بدی تھا کہ ان کے بیٹوں اور پوتوں کو مختلف قسم کے فتنہ و فساد اور آزمائش و امتحان کا سامنا کرنا پڑتا۔

لہذا، اس عہد میں مسلمانوں کے لئے ناگزیر تھا کہ حق الامکان وہ اپنے معاملات کو صرف احتساب ضمیر کے سپرد نہ کرتے یا معاملہ کو غلیظہ اور خدا کے دمیان سمجھ کر نہ تھوڑا دیتے۔ ان کے لئے ناگزیر تھا کہ حق الامکان وہ ایک ایسا شعین نظام اور مصطلہ قانون دفع کر لیتے جو اختیارات حکومت کو اچھا اور تفضیلًا بیان کرتا۔ جو علما کو بالوضاحت آگاہ کرتا کہ ان پر کیا کچھ کرنا لازم ہے اور کیا کچھ نہ کرنا، اور ان کے لئے کس صورت میں نہم روی اختیار کرنا اعزز و ری تھا۔ مزید بیان اس قانون کا ذریں تھا کہ وہ قوم کو بالتفصیل ان کے حقوق و فرائض سے آشتا کرتا اور وہ طریقے بتاتا کہ کس طرح خلیفہ کا انتخاب ہوا اور پھر وہ انتخاب کیونکر اس پر کڑی نگاہ رکھی جائے اور اگر وہ بے ملہ رہ ہو تو اسے کس طرح منزدی جائے۔

بہر حال مسلمانوں کو اس وقت شدید ضرورت تھی کہ وہ قرآن و سنت کی روشنی میں ایسا معین دستور درتب کر لیتے جو حدود و معاملات کو واضح کر دیتا اور جس کی مدد سے وہ افراق و انتشار سے محفوظ رہ سکتے۔ اگر وہ اس قسم کا کوئی قانون بنائے ہوتے تو اس فتنہ و فساد سے مصون رہتے جس سے اپنی عہد حضرت عثمانؓ میں دوچار ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر یہ ایک معاملہ یعنی جس کا لوگ کوئی قطعی فیصلہ نہ کسکے۔ وہ اس بات سے میں حیران و پریشان تھے۔ کوئی راستی تھا کوئی ناہی۔ اور وہ یہ کہ حضرت عثمانؓ پر یہ اعتراض کیا گیا کہ وہ بہت المال کا و پیر اپنے اقرباء پر خرچ کرتے ہیں تو انہوں نے جواب دیا حضرت عمرؓ خوشندی خدا کے خیال سے اپنے اعتہ کو محروم رکھتے تھے اور میں خوشندی خدا کی خاطرا اپنے اعتہ کو دیتا ہوں۔ اور پھر حضرت عمرؓ جیسا ہم میں ہے بھی کون؟ گویا جب حضرت عمرؓ اپنے اقرباء کو اموال مسلمین سے محروم رکھتے تھے تو وہ کام غیر کر رہے تھے اور جب حضرت عثمانؓ اموال مسلمین کو صلح رحمی میں خرچ کر رہے تھے تو وہ بھی کام خیر کر رہے تھے کیونکہ

خدالتے تھاکر نے صدر حجی کا حکم دیا ہے۔ یہ توجیہ ان اصحاب کے نزدیک تو صحیح ہو سکتی ہے جو قبیل مسائل کی تاویل کرنا چاہتے ہیں لیکن عوام انسان کی مصالحتیں اس تاویل کی متعلق نہیں ہو سکتیں، کیونکہ عوام کے مال کی دو شکلیں ہو سکتی ہیں۔ یا تو وہ قوم کی ملکیت ہے لہذا، امام کے لئے جائز نہیں کہ وہ عوام کی اجازت کے بغیر ان میں تصرف کرے۔ دوسری شکل یہ ہے کہ وہ امام کی ملکیت ہے۔ ایسی صورت میں عوام کے لئے جائز نہیں کہ جب خلیفہ ان میں تصرف کرے تو آڑ سے آیش اور اعتراض کریں۔ بہرہ حال یہ بات صحیح نہیں کہ ایک امام تو ان اموال کو عامتہ المسلمين کے لئے محفوظ رکھ کر قریب خداوندی کا امیدوار ہو اور دوسرا اسی مال کے ذریعہ صدر حجی کر کے قرب الہی کا طالب ہو۔ ظاہر ہے کہ ہم اس بارے میں حضرت علیؓ کا ساتھ دیں گے کیونکہ ان کی روشن ہی حق و انصاف کے مطابق اور ان کی شان احتیاط و عفت کے لائق ہے۔ مزید بیان عوام کے حقوق و معاملات کے سمجھنے کا ہری وہ طریقہ ہے جسے ہم آج بھی مناسب سمجھتے ہیں۔ ایک مثال اور بھی ہے جو مورخین نے بیان کی ہے۔ ہم نہیں جانتے کہ اس مثال پاپتی خوشودی کا انہمار کریں یا حیرانی کا؛ اور وہ یہ کہ جب حضرت عثمانؓ کا محاصرہ شدید ہو گیا تو انہوں نے اپنے مخالفین سے کہا۔ ”اگر تمہیں قرآن مجید سے سد ملتی ہے کہ میرے پاؤں میں بڑی ڈال و تو پھر تم فرد ایسا کرد۔“ کیا انہوں نے مخالفین کو خوش کرنے کے لئے یہ بات بھی تھی اور اپنے حق میں قرآن کے خلائق نیصلہ کو تسلیم کیا تھا؟ اگر یہ صورت ہے تو پھر وہ حکم کہاں ہے جو مسلمانوں کو یہ احانت نہیں کہ امام کو پاہنچیر کریں؟ یا پھر حضرت عثمان نے یہ بات بطور جعلیت کی تھی؟ کیونکہ وہ جانتے تھے کہ قرآن میں کوئی صریح آیت نہیں جو مسلمانوں کو یہ اجازت نہیں کہ اگر دو امام کو غلطی پر دیکھیں یا شاپرہ سے عمدًا محفوظ پائیں تو اس کے پاؤں میں بڑی ڈال دیں۔ کیونکہ قرآن ان امور سے کوئی تعریف نہیں کرتا ہے گویا حضرت عثمانؓ جانتے تھے کہ مخالفین ان کے خلاف اور نے قرآن کوئی کارروائی نہیں کر سکتے لہذا، وہ جو کچھ کرتے تھے اس کا انہیں حق حاصل تھا اور انہوں نے کوئی گناہ یا جرم نہیں کیا اگر مسلمانوں کے پاس کوئی مرتب تحریکی قانون ہوتا تو عہدہ عثمانؓ نے مسلمانوں کو علم ہوتا کہ انہوں نے قانون ان کی کیا ذمہ داریاں اور فرائض میں۔ اور بغیر خلاف و تفرقہ کے انہیں معذوم ہو جاتا کہ وہ کیا نہ کریں۔ اس وقت مسلمانوں کو ایک تحریری نظام کی کس قدر ضرورت تھی اس کی واضح ترمثال اس روایت سے ظاہر ہوتی ہے کہ جب حضرت عبدالرحمٰن بن عوفؓ نے حضرت علیؓ سے اس شرط پر بعیت کرنا چاہی کہ وہ قرآن مفت اور سیرت ابوالبکرؓ و عمرؓ کی پابندی کریں گے اور ادھر ادھر نہ ہوں گے تو حضرت علیؓ نے یہ عہد دینے سے انکار کر دیا۔ اور کہا کہ میں یہ عہد نہیں میں سکتا بلکہ جہاں تک ممکن ہو رکھا میں اپنی مقلی کی مدد سے اجتہاد

زروں گا۔ ان کا مطلب یہ تھا کہ وہ اپنے اپنے ملکی پابندی کیوں عائد کر لیں جس سے عہدہ بدل ہونے کی کوئی صورت ہی نہ ہو۔ وہ یہ کہ قرآن مجید تو مدنی دفتر کے لوگوں کے سینوں میں محفوظ تھا۔ لیکن اس میں انتظام حکومت اور روزگار کے سیاسی واقعات کے بالے میں تفصیلات موجود نہ تھیں۔ سنت نبوی مجدد طور پر صرف دو معلوم تھیں لیکن ان میں بعض احادیث ایسی تھیں جن کا علم موجود لوگوں کو نہ تھا۔ غیر حاضر لوگ ہی انھیں جانتے تھے۔ اس کا ایک حصہ ان صحابہ کرام کے ساتھ ہی چلا گیا تھا جو قتلہ ارتاد و معرکہ ہائے فتوحات میں کام آئے۔ یہی حال حضرات ابو بکر و عمرؓ کی سیرت کا تھا۔ اس کا کچھ سب کو معلوم تھا۔ کچھ حصہ زینت طاق نسیان ہو چکا تھا۔ لہذا، حضرت علیؓ کو پورا پورا حق پسچاہ تھا کہ وہ بد لے ہوئے حالات کے پیش نظر اور عیت کی بہتری اور مسلمانوں کی بیبودی کے خیال سے بوقت مزدقت حضرات ابو بکر و عمرؓ کے طرز عمل سے اختلاف کرتے۔ لیکن ان سے پہلے جب حضرت عبد الرحمن بن ثوفنؓ نے یہی شرائط حضرت عثمانؓ کے سامنے پیش کیں تو انھوں نے کہا ”اہ مجنی میغلوور ہے۔“ جس کا مطلب یہ تھا کہ وہ قرآن سنت نبوی اور سیرت ابو بکر و عمرؓ کے نفاذ کی پوری پوری کو شکش کریں گے۔ اور یہ تھیک ہے کہ حضرت عثمانؓ نے کتاب و سنت اور سیرت ابو بکرؓ کے مطابق عمل پیر پورتے کی بخوبی خاطر کو شکش کی تھی۔ اس میں شک نہیں کہ حضرت علیؓ کی رائے صائب تھی مگر حضرت عثمانؓ یعنی حقیقت سے دور نہ ہوئے تھے۔ لیکن غور طلب امور وہ احوال ہیں جو حضرت عثمانؓ کی حکومت کے چند سال بعد ہی روتا ہو گئے۔ مثال کے طور پر حضرت عثمانؓ نے احوال مسلمین کے باتی میں ہو رکش اختیار کی تھی وہ حضرت عمرؓ کے طرز عمل سے مختلف تھی۔ جن لوگوں نے سیرت فاروقی اعظمؓ کے التراجم کا عہدہ کر لیا۔ حضرت عثمانؓ اپنی جگہ یہ سمجھتے تھے کہ وہ کسی قسم کا اختلاف نہیں کر سکتے۔ کیونکہ سیرت حضرت فاروقؓ کی رفع اور اس کا بیان ادی خضر تقربہ الی اللہ اور خوشنودی مولیٰ ہی تھا۔ اور وہ (حضرت عثمانؓ) یعنی جو صلہ رحمی کر رہے ہیں اس سے مقصود تقربہ الی اللہ اور خوشنودی مولیٰ ہی ہے۔ گویا حضرت عثمانؓ تقربہ الی کے اسی طرح طالب تھے جس طرح حضرات ابو بکر و عمرؓ۔ وہ اختلاف دسائیں کو جسم نہیں سمجھتے تھے۔ اگر مسلمانوں کے پاس اس عہد میں کوئی مدنی دفتر اور نظام حکومت ہوتا جس میں جملہ امور وحد و دکی بخوبی وضاحت ہوئی تو حضرت علیؓ اس دفتر کی پابندی قبول کر لے سے انکار نہ کرتے۔ وہ حضرت عثمانؓ کو عیت لینے کے بعد توجیہہ و تالیل کی مزدقت پڑتی۔

لہ اس قسم کا تفصیلی مرتب و مدقن دستور تھا حضرت ابو بکر و عمرؓ کے زمانے میں بھی نہیں تھا جسے نور مصنف مثال دو تدریجیتے ہیں نہیں معلوم تھا کہ قرآن کی معین کر دے حدود کے اندر رہتے ہیں اپنے زبان کے مطابق نظم دستی ملکت کو کس طرح سر انجام دینا چاہیے۔

قوم دو حضور ہیں تقسیم ہوتی۔ ایک تودہ سخت گیر اور مختلف افرین جو حضرت عثمانؓ کو ملامت کرتا تھا۔ دوسرادہ فریق جو ہر معاملہ کی تادیل کر کے دو چوار پیدا کر لیتا تھا۔

ہاں آپؐ کو یہ نہ بھولنا چاہیے کہ حضرت عمرؓ میں شہید ہو گئے۔ یعنی ابھی ہجرت اور حکومت کی بیانات پر سے ہوئے چوتھائی صدی بھی نہ گذری تھی۔ پھر یہ تھوسی مدت بھی ایسی پر سکون والہینان بخش نگردی کہ جس میں تمام معاملات ایک حال پر جاری رہے ہوں اور ضراغت تفصیل رہی ہو۔ ان میں سے ابتدائی دس برس تو اہل عرب کو اسلام کی دعوت دینے میں لگر گئے۔ پھر سال ڈیڑھ سال کا عرصہ عرب کے مرتد قبائل کو والپس اسلام کی طرف لانے میں ہرف ہو گیا۔ بقیہ مدت عربوں کو اسلام پہلائے کے لئے اقطاعی عالم کی طرف بھیجتے رہنے میں خرچ ہو گئی۔ فارس میں جنگیں ہوئیں، سعیوں کو شام و صرب سے نکالا گیا۔ شہر آباد کئے گئے رشکوں کو منظم و مرتب کیا گی۔ جنگ و امن میں سیاست کے اولین دستور دفعہ کئے گئے۔ اندھیں عرب اور ہیر دین عرب میں اسلامی حکومت کے بندہ و بست اور انتظام کے طریقے مرتب کئے گئے۔ لہذا یہ کہنا ایسی برصغیر والی صاف نہ ہو گا کہ اس دو میں مسلمانوں نے کوتا ہی کی یا پھیپھی ہے یا جو کچھ دہ کر سکتے تھے اسے کئے بغیر چھوڑ گئے۔

مزید بیان یہ ہے مذکور کہنا چاہیے کہ حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ اس دیہی عربی ماحول میں جسے حکومتی تنظیم اور انتظامی امور سے کبھی سابقہ نہ چاہا، سہریش آنے والے سیاسی و انتظامی معاملے میں جدت پسندی سے کام لیتے اور نیا لامستکانے لئے۔ اور پھر اسی حد پر معاملہ ختم نہ کرتے تھے بلکہ اس سے آگے پڑھ کر وہ ایک ایسی قوم کو نظم میں چلاسے تھے جو نظام میں چلنے کی عادی نہ تھی۔ وہ ایک ایسی قوم کو تہذیب و تمدن کھارہ ہے تھے جو پہلے ان سے واقعہ نہ تھی۔ اگر یہ ساری چیزیں پیش نظر ہیں تو آپؐ کو معلوم ہو جائے گا کہ حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ کے ہائے میں یہ کہنا کتنی تیاری ہے کہ انہوں نے مسلمانوں کے لئے نظام سیاست مرتب کئے کے فریضیں کوتا ہی کی۔ حضرت عمرؓ تو اس میں میں انتہائی ممکن حد تک اجتہاد سے کام لیتے تھے جو شہری اتحیں کسی تہذیب یا فتح قوم کے کسی دستور کا علم ہوتا وہ اس کے بالے میں انتہائی غور و تکریس کے کام لیتے اور اس کا ایسا پیور حاصل کئے جو اسلام اور عربی حراج نیز اس نئی حکومت کے موافق ہوتا جو اس قدر تیزی سے نشود نما پار ہی تھی کہ مفکرین کا انکر اور مددگاری کا تدبیر اس کا ساتھ نہ دے سکتا تھا۔

سچا اس نظام یہ سیاسی کاروبار عضور تودہ صاحب کرامہ کی ممتاز استقراریت تھی جسے طبعاً والی پر یہ بوجانا تھا۔ یکیوں تکہ مردی زمانہ کے ساتھ ساتھ اس کی میعاد ختم ہونے والی تھی۔ اور اسال بعد نئی تسلیمنصہ شہود پر کئے والی تھی جسے دہ امتیازی مقام حاصل نہ تھا جو اس جماعت صاحب کرامہ کو حاصل تھا۔ لہذا، یہ طبعی امر تھا کہ ان آنے والی نسلوں کے لئے ایسا دستور دفعہ کر دیا جانا

جن چھیں بتا تاکہ انتخاب خلیفہ کس طرح ہوا اور کن اصول و متوالیط کے تحت وہ خلفاء کی تیگرانی میں اس بارہ درج بوقتِ مرویت ان کے خلاف تعزیریہ کیا روایٰ عمل میں ملا ہیں۔ اگر کوئی ایسا مستور مرتب کیا جائی کہ کہتا تو شہادت عثمانؓ کے بعد تاریخ نے مسلمانوں کا جو زنگ دیکھا وہ نہ ہوتا۔ نہ مسلمانوں میں سُنتِ تبویٰ اور سُنتِ شیعیٰ کی اندازہ دھنہ حیات و حفاظت کرنے والا فرقہ خواجہ ظہر پر پیغمبر ہوتا۔ نہ وہ فرقہ پیدا ہوتا جو اس خیال کا نزدیک دستِ حامی تھا کہ امامت آں بیتِ نبیٰ میں رہنی چل جائی۔ نہ وہ گروہ نہ ہو۔ میں آنحضرت نے خلافت کو ملکیت اور قیصریہ کی سرویت میں تبدیل کر دیا تھا اور وہ جماعت سامنے آئی جو غیر کسی معین نظام متابطہ کے یہ چاہتی تھی کہ نظام حکومت مسلمانوں کے ہائی مشورہ سے عمل میں آئے لیکن ہم عصراً اقل کے تجویہ کے بعد جس نتیجہ پر پہنچتے دیں کچھ عصراً ثانی کے بارے میں بھی کہنا چاہتے ہیں۔ جو یہ کہ حضرات الوبکر و مشریع اور ادانا کے اصحاب کو دو موقع ملا نہ فراغت کی گھریں میتھا تھیں۔ ان کے زمانہ تک وسائل تمدن و تہذیب اور دینگوں اس باب ترقی اس قابل ہوئے تھے کہ وہ ایک مکمل نظام مرتب کرنے پر قادر ہوتے۔ ہاں یہاں ان افراد پر کھلی تھی جو ان کے بعد آئے چھیں سیولت آسام اور فراغت نصیب تھی مگر میں کہ جو اپنے افراد اپنے ہوئے۔ اس نے انصارام حکومت کے لئے مستور و مفتح نہ کیا اور نہ کوئی ایسا اضابطہ بنایا جو سیاسی اور اجتماعی صلیب کے معاملہ میں ریاست کی رہنمائی کرتا۔ اس طرح انہوں نے بھی اس معاملہ میں غفتہ بر قی اور ذاتی حکومت ملکیت استبداد کو تجزیع دی۔

بایں ہم یہ لوگ بھی قصور دار تھیں تھہرائے جا سکتے۔ میں یہ دیکھنا چاہیئے کہ دنیا کی ستر سازی سے کب آنکھہ ہوتی ہے سہیں یہ حقیقت بھوڑ رکھنا چاہیئے کہ واضح خلوط، ظاہر محدود اور معین شکل میں تحریری سیاسی نظام و دستور کا وجود ایک نئی ایجاد ہے جس سے دنیا کا تعارف بہت ہی بعد کے زمانوں میں ہوا ہے۔ میں جانتا ہوں کہ قدیم یونانی شہروں میں قریبی سیاسی دستور موجود تھا۔ یہ بھی جانتا ہوں کہ اہل روم بھی مقرر و معین نظام سیاسی رکھتے تھے۔ لیکن یہ بھی میرے علم میں ہے کہ مشرق و مغرب کی ملکیت نے ان دساتیر کو مٹا کر لوگوں کی نگاہوں سے کیسروں نے شیدہ کر دیا تھا حتیٰ کہ عالم انسانیت اپنی بڑی حد تک جھلا کی تھی، اور اب یہ نیا نامانہ اس ترقی اور انقلاب کے بعد اسے بندج تھوڑا تھوڑا اٹا ہے۔

مزدوری ہے کہ ہم ذرا اس معاملہ پر بھی نگاہ ڈال لیں جس کی طرف میں نے اشامِ گفتگو میں کسی مقام پر اشارہ کیا ہے۔ وہ یہ کہ حضرت عمرؓ کی طرفہ حکمتِ عملی یا حضرت عمرؓ کی طرفہ حکمتِ عملی (صوبائی گورنر، علاقہ کے افسروں) اور ملکی پاشندہ سے ملاقات کیا کرتے تھے۔ عمال سے ریاست کے احلاں دیکھتے کرتے اور ریاست کے عمال کے موقع پر اپنے عمال بنار کھا تھا۔ پہنچ دے پہنچے سال کو چھوٹ کر ہر سال پابندی کے ساتھیج کی قیادت فرماتے۔ اگر حضرت عمرؓ کچھ عرصہ اور زندہ

ہے قرآن کی شدید ذکانت و ذراحت، پختہ بصیرت، عاقبت اندریشی اور مسلمانوں کی خیر خواہی کے پیشی نظر میں ممکن تھا کہ ملک کے باشندوں اور عاملین پر مشتمل حاجیوں کا سالانہ اجتماع ترقی کر کے کسی منظم حکمرہ کی شکل اختیار کر لیتا جو اگر ایں پاریمیانی نظام نہ ہوتا جب تک قدماء نے بیان کیا تھا یا جس کو اہل عصر حاضر نے استنباط کیا ہے تو یہ حالاں سے تربیت اور مشاہدہ ضرور ہوتا جو حضرت عمرؓ اس اجتماعِ حجہ پر اکتفا نہ کرتے تھے، بلکہ مدینہ اور اس کے مضافات میں تیزیِ حجہ کے موقع پر وہ امورِ عالمہ کا کام امکان بھر بذات خود سنبھالتے تھے، مزیدہ بہاؤ دو دو کے علاقوں کی تحریکی وہ اپنے مقرر کردہ تفییوں اور کارندوں کے ذریعہ کرتے تھے جنہیں وہ وقت اوقتناً عتمان کے حالات سے آگاہی حاصل کرنے کی خاطر بھیتے رہتے تھے۔

بچر کچھ حالات ان معاملات اور مقدمات سے بھی معلوم ہوتے تھے جو عوام یا عمال کی طرف سے آپ کے سامنے پیش ہوتے رہتے تھے۔ وہ اپنے آخری ایام میں صوبہ جات کے قیشی درودوں کے متعلق بھی سوچ رہے تھے، کہا کرتے تھے کہ اگر زندگی ہوئی تو ہر ٹہے سے شہر میں دو دو ماہ قیام کر دیں گا اور جی پیٹم خود دیکھوں گا کہ عتمان کیا کر رہے ہیں اور رعیت ان کے اعمال سے خوش ہے یا نہیں لیکن موت نے جلدی کی اور انہیں اس پر وکرہم پیٹل پیرانہ ہونے دیا۔ اور جو بھی آپ اس دنیا سے رحلت زمکان پانے در فیقوں سے جامنے مسلمانوں کی سیاست کا طریقہ ہی بدیں گما جو آنحضرت اور حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ کے طریقہ سے بالکل الگ تھا۔ انصاف کا تفاہا ہے کہ حضرت مہرؓ کی سیاسی حکمت عملی پر بحث کرتے ہوئے ہم ان کی اس سیاست پر بھی نظر میں لیں جس سے انہوں نے صحابہ کرامؓ کے اس ممتاز طبقے سے کام لیا تھا۔ جیسا کہ ہم نے پہلے بتایا ہے حضرت عمرؓ کی حکمت عملی کا درس اپنے ہوتا اثر و سوچ پر قدن ہے رکھا تھا۔ اور انہیں اطراف ملک میں

پھیلئے کی اجازت نہیں دی تھی۔ کچھ ان کے نقصان کا خوف تھا، کچھ ان کی جانب سے نقصان پیش ہے کا اندریشہ تھا۔ اور حق تھا ہے کہ ان کی حکمت عملی بجا اور درست تھی۔ کیوں نہ ہم چیزیں کو ان کے صحیح ناموں سے پکاریں یا کیوں نہ ہم ان کا اپنی آج کی نیا نیں ترجیح کر دیں۔ اور کہیں کہ حضرت عمرؓ نے صحابہ کرامؓ کے اس طبقہ ممتاز کو کچھ قوان کی خلافت کی خاطر اور کچھ مسلمانوں کی بہتری کے خیال سے مدینہ میں رونکے رکھا ہے ہم اپنی آج کی زبان میں اثر و سوچ سے فائدہ اٹھانا کہتے ہیں جب تک اس طبقہ ممتاز کو حضرت عمرؓ نے پابند نہ کھا، مزصر مسلمانوں کے معاملات بلکہ خود اس طبقہ کے حالات بھی درست ہے۔ مگر جب حضرت عثمانؓ خلیفہ بنے اور انہوں نے یہ پابندی بٹالی تو فوراً ہی تمام ملک فتنہ و فساد کی پیٹ میں آگیا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ یہ طبقہ فساد کا خلاہ شمند تھا یا اس نے عمدانہ فساد کیا۔ بلکہ فساد کا باعث یہ ہوا کہ ایک طرف تو اس طبقہ کے افراد کو دولت اور مددگار دھمایتی بھگرت میسٹر آگئے دیکھ کر لوگ ان کی وجہ سے آدمائش میں پٹکئے۔ چنانچہ اس طبقہ کے ہر

بڑے رُنگ کے پاس بہت سے موالی امدادگار اور پیر دکار جمع ہو گئے تھے۔ حضرت عمرؓ اموال مسلمین میں سے کسی زیادیا بکر کو صد رُنگ یا سہ رانی یا تالیفیت خاطر کے لئے کچھ نہیں دیتے تھے۔ انہوں نے اس طبقہ اور دیگر مسلمانوں کا وظیفہ مقرر کر کھاتا اور سہر ایک کو عکم خداوندی کے مطابق محنت و اکتساب کی اجازت نہیں دیتی تھی۔ عمرؓ اس پابندی کے علاوہ جو ابھر ہم نے بیان کی کسی پر بُوک اور پابندی نہ لگاتے تھے۔ لیکن جب حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے اس طبقہ کے لئے صرف مملکت کے محتلف علاقوں میں جانے کی راہیں ہی نہیں کھوئی دیں بلکہ انھیں بیت المل سے گماں قدر قوم بھی عطا کیں۔ کہا جاتا ہے کہ ایک روز انہوں نے حضرت زبیرؓ کو چھ لاکھ اور حضرت علیؓ کو دو لاکھ دریم عطا کئے اور جب اس قسم کے افراد کی دولت میں اس طرح اضافہ ہو گیا اور انھیں یہ بھی اجازت حاصل ہو گئی کہ وہ صوبہ جات میں جاگیریں خرید لیں صوبائی شہروں میں مکان تھمیر کر لیں۔ جہاڑ میں محلات بنوائیں موالی و خدام اور متبیعین کو ہر جگہ کثیر تعداد میں جمع کر لیں تو ظاہر ہے کہ اس سے فتنے کے ایسے دروغائیں ان کے لئے کھل گئے جن میں داخل نہ ہونا ان کے بس کار دگ نہ رہا۔ بعض افراد خود کو بچانے میں کامیاب بھی ہو گئے۔ مثلاً حضرت سعد بن ابی و قاصؓ شریک فتنہ نہ ہوئے بلکہ جب دو سکر لوگ اس کی لپیٹ میں آئے تو حضرت سعدؓ نے گوٹہ نشینی اختیار کر لی جحضرت عبدالرحمن بن عوفؓ شریک فتنہ نہ ہوئے۔ یہ دہنی بندگ ہیں جنہوں نے حضرت علیؓ کے سامنے اپنی جانب سے حضرت عثمانؓ کو خلیفہ منتخب کرنے پر اظہار نہ امانت کیا تھا۔ اور جنہوں نے دارالاہمیت میں مقیم رہتے ہوئے دور دراز تک اپنی تجارت کا سلسلہ پھیلا رکھا تھا۔ وہ اپنی آنندی کا اکثر حصہ خیرات کرتے تھے جیسے بھی اکرمؓ اور حضرت ابویکرؓ و عمرؓ کے عہد میں کرتے رہے تھے۔ حضرت علیؓ بھی کارکوش رہے۔ ان کا تجارت کرنا یا صوبہ جات میں جاگیریں حاصل کرنا یا مکانات بنوانا ہمارے علم میں نہیں۔ وہ مدینہ ہی میں جہاں رسولؓ کرمؓ نے انھیں بسا یا تھا مقیم ہے۔ ان کی کچھ زمین میبورع میں تھی۔ لہذا، کبھی کبھی دہل جایا کرتے تھے۔ لیکن جیسا کہ لوگ کہتے ہیں حضرت علیؓ کا معاملہ کچھ مختلف تھا۔

خلاصہ یہ ہے کہ حضرت عمرؓ نے اس طرح ایک طرف تو اس طبقہ ممتاز کو بچائے رکھا۔ دوسری طرف مسلمانوں کو ان کے اثر و رسوخ سے بھی محفوظ رکھا۔ لوگوں کے دین میں خلاں آنے دیا۔ اُن کو فتنہ و فقاد میں بیٹلا ہونے دیا۔ انہوں نے آنحضرت کے مقرب صحابہؓ کی ایک مجلس بنائی جسے اُن کی بیٹر، مجلس شوریٰ می کہا جاسکتا ہے۔ اگر وہ کچھ عرصہ اور زندہ رہتے تو ان سے کچھ بعید نہ تھا کہ ان صحابہؓ کرامؓ کی اس جیشیت پر رضامند کر لیتے اور بدین صورت وہ اصحاب حمل و تھبین جاتے جن کا منصب یہ ہوتا کہ وہ حکومت کے عہد دل پر فائز ہوئے بغیر خلاف کو مشورہ دیتے رہتے۔

یہ تھی ایک بات۔ دوسری بات جو انہوں نے کی وہ یہ تھی کہ جب حضرت عمرؓ کو اپنی ہوت کا لیقین ہو گیا تو انہوں نے رسول اللہؓ کا اتباع کرتے ہوئے کسی ایک شخص کو اپنا جانشین مقرر نہ کیا۔ اور حضرت ابویکرؓ کا اتباع کرتے ہوئے یہ

**نظام شوریٰ** | چاہا کہ مسلمانوں کی ہمیز خواہی کریں اور انھیں اپنے مشورہ سے آگاہ کریں، لہذا، انھوں نے "اصحاب شوریٰ" کا انتخاب کیا جن میں ایسے لوگ تھے جن سے رسولؐ خدا راضی تھے۔ جنھیں مہاجرین کی قیادت اور قریش کی زعامت حاصل تھی۔ جن سے مسلمان خوش تھے اور جن پر مسلمانوں کو اعتماد تھا۔ اس طرح " مجلس شوریٰ" مرتب کی مگر یہ امر اکابر شوریٰ "پر چھوڑ دیا کہ جس کو چاہیں اپنے میں سے خدیقہ منتخب کر لیں۔

آگے چل کر ہم معلوم کریں گے کہ یہ نظام شوریٰ جس طرح حضرت عمرؐ نے مرتب کیا تھا انہا کافی اور غیرہیں بخش تھا لیکن غور طلب امر یہ ہے کہ حضرت عمرؐ ہی وہ شخصیت ہیں جنہوں نے شد می کے مسئلہ کی طرف توجہ دی اور اسی کو انتخاب خلفاء کے لئے بنیاد قرار دیا۔ یہ کوئی معمولی بات نہیں ہے۔ یہیں یہ بھی تھیں جو لوٹا چاہیے کہ حضرت عمرؐ نے یہ نظام شوریٰ "محروم ہونیکے بعد وضع کیا جب وہ دنیا سے رخصت ہو کر آخرت میں قدم رکھنے والے تھے اور اس درد و کرب میں مبتلا تھے جس میں کوئی زخم خود رہ پختگ و دسان ہو سکتا ہے۔ حضرت عمرؐ اس زخم خود رہی کے عالم میں ایک ایسے شخص کی طرح تڑپ ہے تھے جو موت سے ہم ہمتوں ہو رہا ہو اور حضرت عمرؐ جیسا زندہ و بیدار اور تازک و نظیف صمیر رکھتا ہو۔ وہ تمیز جو اپنی چھپوٹی بڑی خطاؤں کو یاد کر کے ڈر رہا ہو۔ جو اپنے نفس کے ساتھ خدا کے ماسجید کا خیال کر کے کامب رہا ہو۔ علاوه ازیں حضرت عمرؐ کو اور کمی خیال پریشان کر رہے تھے۔ کچھ ذاتی معاملے میں کچھ کنپے کا فکر تھا کہ مہادا انھیں بھی اسی ہار گل کا ستمل سمجھتا ہے جس کا ہمارا خود انھوں نے اٹھایا تھا۔ اپنے بارے میں یہ فکر بھی کھارہ تھا کہ خدا کے حضور پیش ہونے پر اگر ان کے ذمہ اموال مسلمین میں سے کوئی شے نکل آئی تو کیا ہوگا۔ ان ساری باتوں کے بعد اپنی قبر کا معاملہ بھی انہیں بے قرار کر لیا تھا۔ کیونکہ وہ رسولؐ خدا اور ابوالبکرؐ کے ساتھ دفن ہونے کے شدید آرزو مند تھے لیکن یہ بات حرف حضرت عائشہؓ کی اجازت ہی سے ممکن تھی، کیونکہ وہ مکان جس میں وہ قبری تھیں حضرت عائشہؓ کی ملکیت تھا۔ حضرت عمرؐ تھا جو اپنے کے انتہی قبل از مرگ یہ اطمینان ہو جائے کہ ایانت حاصل ہو گئی ہے اور یہ بھی طے پائیا ہے کہ عبد اللہ بن عمرؐ ان کی (عمرؐ) وفات کے بعد حضرت عائشہؓ سے عرض کر کے انھیں ان کے گھر میں دفن کر دیں گے۔ ان گوتا گوں معاملات کے ساتھ ساتھ اور اس درد و کرب کی کیفیت میں انھوں نے "نظام شوریٰ" پر بھی خور و فکر کیا اور مسلمانوں کے لئے حتی الوضو پری احتیاط سے کام لیا۔

حضرت عمرؐ کی وفات اور نئے خدیقہ کو منتخب کر لینے کے بعد مسلمانوں کے لئے موقع تھا کہ اس نظام شوریٰ کے بارے میں غور و فکر کر کے اسے ٹھوک اور پاٹیاں بنایاں جوں پر استوار کر دیتے رہے اس سے ایک تروہ تفرقہ سے محفوظ رہتے اور دوسرے اگر کسی خلیفہ کو حادثات اتنی مہدیت نہ دیتے کہ وہ حضرات ابوالبکرؐ و عمرؐ کی طرح مسلمانوں سے کوئی عہد لیں یا مشورہ دیں تو اس صورت میں وہ نظام انھیں مامون رکھتا۔ لیکن مجیب یات یہ ہے کہ انھوں نے اس مسئلہ پر کسی قسم کا غور تدبیر نہ کیا۔

حضرت عثمانؑ خلیفہ ہو گئے۔ اور انہوں نے مندرجہ علافت پر جلوہ افروزہ ہوتے ہی لوگوں کے فظاائف میں اضافہ کیا۔ حضرت عمرؓ کی رجھائی ہوئی پاہنچیوں کو آسان کر دیا۔ انھیں اطرافِ ملک میں پھیل جانے کی اجازت دے دی۔ یہ بھی اجازت دے دی کہ احوال و انصار میں حس قدم چاہیں اضافہ کر لیں۔

ہمارا خیال ہے کہ یہ بحث جسے آپ طویل خیال کر رہے ہوں گے تین میں اسے انتہائی منظر خیال کر رہا ہوں اس قدر ڈاستہ ہوا کر چکی ہے کہ اب ہم حضرت عثمانؑ کی کہانی جو ہمارا موضوع ہے شروع کر دیں، ان منتشر کا تذکرہ کریں جو ان کے عہدہ خلافت میں بہ پا ہوئے وہ حججت سے بیان کریں جو ان کی ذات سے متعلق ہوئے، ہمارا خیال ہے کہ یہ بحث جسے آپ طویل اور میں منظر سمجھتا ہوں آپ پر یہ واضح کر سکے گی کہ وہ حادثات جو وقوع پذیر ہوئے اور ان کے جو نتائج مترتب ہوئے وہ ان حضرات کی طاقت و قدرت سے زیادہ عظیم و وسیع تھے جو ان حادثات میں نزدیک یادور سے مشرک ہوئے تھے۔ لہذا، یہ مناسب تھیں کہ تم ایک جماعت یاد و سری کو ملامت کریں۔ تھیں چاہئے کہ ان حالات و ظروف کو ملامت کریں یا مشرک طیکرائیں و ظروف کو ملامت کرنا ممکن ہو یا اشیوں عقلمندی ہو۔

## باب چہارم

# حضرت عثمان رضی اللہ عنہ

**حضرت عثمان رضی اللہ عنہ خلیفہ بنٹے سے پہلے** دوسرے صحابہ کرام کی طرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے بھی ایام جاہلیت کے تقریباً تمام حالات تاریخ کی تدوین ہو گئے۔

اسلام نے صحابہ کرام کو صرف ان کے نفوس و قلوب و مخلوق کے اقتیار سے ہی نیا جنم نہیں دیا بلکہ اپنی تاریخی اعتبار سے بھی اذسر فوپید کیا، اس نے انہیں اسلام سے پہلے کی زندگی سے اس طرح منقطع کر دیا گواہ پیدا ہی اس وقت ہو سبجب وہ اسلام لائے۔ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کی ولادت و اقامت فیل سے چھ برس بعد ہوئی۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ان کی ولادت طائف میں ہوئی تھی۔ بہر حال حضرت عثمانؓ کے ابتدائی حالات میں سے جو کچھ محفوظ رہ گیا ہے وہ صرف اتنا ہی ہے اور وہ بھی غیر مستند اور یہوں کی روایت کی نو سے جس کا سب سے بڑا ثبوت یہ ہے کہ ان کی شہادت کے بعد ان کی عمر کے باقی میں اختلاف رہتے تھا بعض لوگ سمجھتے تھے کہ بوقت شہادت ان کی عمر کمتر برس تھی۔ دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ اس وقت ان کی عمر تو سے یا اٹھاسی یا چھیسا یا برس کی تھی، کچھ اور لوگ بیاسی یا تماسی برس کی عمر کو ترجیح دیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اگر وہ حضرت عثمانؓ کی صحیح تاریخ ولادت سے فات ہوتے تو ان کی عمر کے باقی میں اتنا اختلاف نہ ہوتا۔ نہ صرف یہ بلکہ ایک راوی آپ کی عمر کو آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت الہ بکرؓ کو عمر ہرگز کم عمر سے ملائے کے لئے یہ بھی نہ کہتا کہ حضرت عثمانؓ کی عمر شہادت کے وقت ترسیخ برس کی تھی اور خدا نے ان تینوں کو ایک عمر میں اپنے جواہر رحمت میں داخل کرنا پسند فرمایا۔ (گو حضرت عمرؓ کے باقی میں بھی اس سارے میں قدرے اختلاف ہے)۔

**حضرت عثمان کا نسب** یہ ہے عثمان بن عفان بن ابی العاص بن امیہ بن عبد مناف بن قصیٰ۔ اس طرح ان کا سلسلہ نسب والدہ کی طرف سے رسول اللہ کے ساتھ عبد مناف پر اگر مل جاتا ہے۔ لیکن والدہ کی جانشی سے یہ نسبتی تعلق اور بھی قریب ہو جاتا ہے۔ ان کی والدہ اردوی بنت کریمہ تھیں۔ اور اردوی کی ماں بیضاء عبدالمطلب بن ہاشم کی دختر تھیں۔ اس اعتبار

اردوی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی پھوپھی زاد ہیں تھیں۔

آگے چل کر بنو امیہ نے حضرت علیؑ اور ان کے ہاشمی ساتھیوں کو یہی رشتہ یاد فلایا تھا اور اسی قراہت کا سہارا لے کر حضرت علیؑ کو ملامت کی تھی کہ انھوں نے (حضرت عثمانؑ تھیں) اپنی پھوپھی اور چچازاد بھائی کو پس مدد مدد فریاد کیا جسے حضرت عثمانؑ حضرت علیؑ کے پھوپھی زاد بھائی تھے جیسا کہ بیان کیا جا چکا ہے۔ چچا زاد اس لئے کہ حضرت عثمانؑ کا نسب بنو عبد الملک کے ساتھ عبد مناف سے مل جاتا ہے۔ بنو عشم کے مورث ہاشم اور بنو امیہ کے مورث عبد شمس دونوں عبد مناف کے بیٹے تھے۔ عقان لپٹے والد اور بنو امیہ و بنو عبد شمس بکہ قریش کی اکثریت کے دستور کے مطابق تجارت پیشہ تھے۔ اور بہ غرض تجارت شام کی جانب سفر کر کرتے تھے اپنے ایک تجارتی سفری میں وہ فوت ہو گئے۔ اور اپنے بیٹے (حضرت عثمانؑ) کے لئے اچھی خاصیت دو پھوپھی۔ حضرت عثمانؑ نے بھی اپنے والد بلکہ اپنی قوم کے طریق کے مطابق تجارت کرنا شروع کر دی اور بڑی دولت کیا۔

**حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا اسلام** | ایک رذ جب وہ شام سے واپس آئے تو انھوں نے اپنے گھر والوں میں سخن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نئے پیغام کا چھا سنا، جسے محدثین اور سیرت نگاروں نے تفصیل سے بیان کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ حضرت عثمانؑ کی خالہ سعدی نے جو کہا ہے تھیں انھیں تھی اکرمؐ کے بارے میں خبر دی اور آپ کی تائید کا شرق دلایا۔ بعض کا کہنا ہے کہ انھیں حضور اکرمؐ کی اطلاع اس وقت ملی جب وہ حضرت علیہ بن عبید اللہ کے ہمراہ شام سے لوٹ رہے تھے۔ وہ نیم خوالی و نیم بیلہ دی کے عالمیں تھے کہ انھوں نے ایک نادی کا اعلان کیا تھا۔ احمد رئیس مکہ میں ظہور زرمایا ہے۔ جب وہ مکہ میں پہنچی تو انھیں قیمود اسلام کی خبر دی گئی جس نے ان کے دل کو کسی حد تک متاثر کر دیا۔ میکن وہ بات جس پر سب راوی متفق ہیں یہ ہے کہ حضرت عثمانؑ حضرت ابو بکرؓ سے ملنے اور اس موضوع پر ان میں ہاتھی ہوتی ہیں۔ حضرت ابو بکرؓ نے انھیں دعوت اسلام دی اور حضرت عثمانؑ کا دل اس طوف مائل ہو گیا جس حضرت ابو بکرؓ انھیں لے کر بنی اکرمؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے آپؓ نے انھیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دی اور نصیحت و تلقین فرمائی۔ چنانچہ انھوں نے یہ دعوت قبول کر لی اور جب وہ حضورؐ کے پاس سے خصت ہوئے تو اسلام قبول کر چکے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت علیہ بن عبید اللہؐ کے ساتھ ہی اسی نشست میں اسلام لائے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ دونوں حضرت زبیر بن العوامؓ کے بعد ہی مسلمان ہو گئے تھے۔ بہر حال حضرت عثمانؑ کا شمار سب سے پہلے اسلام لانے والے چورہ افراد میں ہوتا ہے۔ وہ اس وقت مسلمان ہو چکے تھے جب بنی اکرمؐ نے ہنوز اپنی دعوت کے لئے دارالاہلیت کو مستقر نہیں بنایا تھا۔

**رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دامادی** | بعد میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا رسول نما صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نسبتی تعلق بھی قائم ہو گیا۔ یعنی انھوں نے آپ کی صاحبزادی

حضرت رقیۃؓ سے شادی کر لی اور اس نسبت کے بعد تو وہ رسولؐ خدا کے خاص مقرب اور عزیز اصحاب میں شامل ہونے لگے۔ اسلام قبول کرنے کی وجہ سے دوسرے مسلمانوں کی طرح انھیں بھی تکالیف برداشت کرنی پڑیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے پچھے گھم بن ابی العاص نے جب ان کے قبول اسلام کی خبرستی تو ان پر بہت تشرد کیا۔ رستی سے پاندھ دیا اور قسم کھانی کہ جب تک وہ اپنے آبائی دین کی طرف لوت نہ آئیں گے انھیں نہ کھو لے گا۔ لیکن جب.... دیکھا کہ حضرت عثمانؓ اپنے دین میں راست ہو چکے ہیں تو آخر انھیں چھوڑ دیا۔ یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ ان کی والدہ نے بھی بڑی سختی کے ساتھ ان سے مسٹہ موڑ لیا اتنا مگر جب اس سے کوئی فائدہ نظر نہ آیا تو آخر انھوں نے بھی خفگی چھوڑ دی۔ جب بھی اکرمؐ نے ہجرت جہش کی اجازت دی تو حضرت عثمانؓ سے اس کے ساتھ اپنی الہیہ محترمہ کے دہان ہجرت کر گئے۔ پھر وہاں سے مکمل رفیع والپ آئے تو الہیہ محترمہ بھی ہمراہ تھیں۔

**ہجرت** دربارہ پھر جہش کی طرف ہجرت کی تو بھی حضرت رقیۃؓ ساتھ تھیں۔ پھر حب بھی اکرمؐ نے مدینہ کو دارالاسلام بنایا تو حضرت عثمانؓ بھی مدینہ میں ہجرت کرتے رہے۔ جب آپ صاحب کرامؓ کے ساتھ بدر کے معمر کے میں گئے تو حضرت عثمانؓ مدینہ ہی میں رہے۔ کیونکہ حضرت رقیۃؓ بیمار تھیں اور آپ نے انھیں ان کی تیار داری پر مقرر فرمایا تھا۔ خدا نے جنگ بد رمیں مسلمانوں کو قلع عطا کی تو رسولؐ اللہ نے حضرت عثمانؓ کو بھی مجاہدین میں شمار کرتے ہوئے مالی غنیمت میں انھیں برابر کاشر کیک فرمایا، جب حضرت رقیۃؓ قوت ہو گئیں تو حضرت عثمانؓ نے ان کی وفات نیزؓ سے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے رشتہ منقطع ہو جانے پر شدید رنج و حرم کا اخبار کیا۔ لیکن آپ نے حضرت رقیۃؓ کی ہمشیر حضرت اُمّہ کنثومؓ کے ساتھ ان کی شادی کر دی۔ لیکن وہ بھی تھوڑی مدت ان کے ساتھ رہ کر وفات پا گئیں۔

سیرت نگاروں کی روایت کے مطابق آنحضرتؐ نے فرمایا تھا کہ پہار سے یہاں کوئی اور بیٹی ہوتی تو ہم اسے بھی حضرت عثمانؓ سے بیاہ دیتے۔ حضرت رقیۃؓ کے بطن سے حضرت عثمانؓ کے ایک فرزند عہداللہ پیدا ہوئے تھے۔ جو چھ برس کے ہو کر قوت ہو گئے۔ گویا رسولؐ خدا کی صاحبزادی کے توسط سے حضرت عثمانؓ کی نسل چلتے چلتے رہ گئی۔ اگر ان کے یہ فرزند عہداللہ نہ ہوئے تو ان کی ادمان کے باپ کی ایک محیب بھی شان ہوتی جو حضرت فاطمہؓ کے صاحبزادوں حضرت حسنؓ و حضرت حسینؓ سے کچھ کمتر نہ ہوتی۔

حضرت عثمانؓ بھی اکرمؐ کے دو شہنشاہی جنگ احمد میں شرکیک ہوئے۔ مگر اُس نے بھر جماعت کے ساتھ جمیکر مقابلہ نہ کر سکے جو رسولؐ اکرمؐ کے جلوس میں پاروں کے ساتھ دشی رہی تھی۔ وہ ہمیت خور عگان کے ہمراہ فرار ہو گئے۔ لیکن خداوند عز و جل نے

اس آیت کو پیغمبر کے ذریعے ان کا یہ تصور معاف کر دیا۔

إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّو مِنْكُمْ يُؤْمِنُونَ بِالْجَهَنَّمِ لَا يَشْعُرُونَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ يَبْعَذِنُ مَا كَسَبُوا  
وَلَقَدْ عَفَ اللَّهُ عَنْهُمْ مِمَّا أَنْهَا أَهْلُهُمْ غَفْرَانًا (٢٠)

پلاشیہ وہ لوگ جنہوں نے دنون شکریوں کے مقابلہ کے وقت اپنے منہ موڑ لئے ان کے لعین اعمال کی درجہ سے شیطان نے ان کے تھم سپسلا دیئے تھے۔ خدا نے ان سے درگزد کیا ہے۔ بیکھ خدا بہت بگشش والا اور ہر دیدار ہے۔

حضرت عثمان کی نمایاں شخصیت بعد ازاں حضرت عثمانؓ سے اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دیگر صحابہ کبارؓ کی طرح تمام غرفات میں شرکیک ہوتے، مزید بہاؤ و خدا میں بڑی

فیاضی و سخاوت اور کشادہ دستی سے کام لیتے تھے انہوں نے اس ضمن میں وہ کچھ کر دکھایا جو اس نہاد کے دوسرے  
دولت مذہب مسلمانوں سے نہ برسکا۔ ہزاروں کے صرف سے انہوں نے چاہ روسر خرید کر تمام مسلمانوں کے لئے وفات کر دیا،  
وہ خود بھی اس میں سے بغیر کسی خصوصیت کے عام مسلمانوں کی طرح پانی بھرتے تھے۔ اس پر رسول نے خدا نے وعدہ کیا تھا کہ انہیں  
جنت میں اس سے بہتر کنواں عطا ہوگا جب مسجد نبوی میں لوگوں کی کثرت کی وجہ سے جگہ تناگ ہوئی تو وہ قطعہ زمین بھی  
حضرت عثمانؓ نے ہی خریدا تھا جس کے ذریعہ سرکار دو عالم میں مسجد نبوی کی تو سیع فرمائی تھی آپ نے حضرت عثمانؓ سے  
 وعدہ کیا کہ انہیں جنت میں اس قطعہ ارضی سے بہتر قطعہ ملے گا۔ غزوہ توبک کے موقع پر جب بہت زیادہ تنگی کا احساس ہوا  
 تو آپ مسلمانوں کو بیاو خدا میں الفاق کی دعوت دی۔ اس پر حضرت عثمانؓ نے تمام لشکر کے سانوں سامان کی تیاری پائی خستے  
 لے لی۔ کہا چاہتا ہے کہ انہوں نے گھوڑے اور اونٹ ہتھیار کے اہل لشکر کی سواری کی جملہ مزروں سیات بھی پوری کیں۔ یہ بھی کہا جاتا ہے  
 کہ انہوں نے ایک ہزار دینار لارک آغوشیں رسول میں ملائیں تھیں جن کے ذریعہ آپ نے لشکر کا ناٹ و سامان تیار کیا۔ اس  
 موقع پر آپ نے خدا سے دعا کی کہ حضرت عثمانؓ کے اگھے کچھے تمام گناہ معاف کر دیتے جائیں۔ ساتھ ہی حضرت عثمانؓ سے،  
 جنت کا وعدہ بھی فرمایا۔

خدمتِ علّق کے معاملے میں حضرت عثمانؓ کا کوئی ثانی شکار وہ مسلمانوں کے لئے نہایت نرم و شفیق، صدرِ حجی کا سب سے زیادہ خیال رکھنے والے چندیہ سخاوت و قربانی سے سرشار اور پیکر حلم تھے حضرت عثمانؓ کی وہ امتیازی صفت جسے مذہبیں اور سیرتِ نبگاروں نے آنحضرتؐ سے روایت کیا ہے ان کی کمال حیاداری تھی۔ آپ فرمایا کرتے تھے کہ فرشتے بھی عثمانؓ سے حیا کرتے ہیں۔

رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کرام سے جس حال میں بھی ہوتے ہے مختلف ملیا کرتے ہے مگر جب حضرت عثمانؓ کو

باریابی بخشنے تو سنبھل بیٹھتے۔ اور فرماتے کہ جس شخص سے فرشتے ہیں ہم کیوں نہ کریں۔ آپ اس احتیاط کا سبب تھی جو بتایا کرتے تھے کہ اگر ہم ایسا نہ کریں تو حضرت عثمانؓ مشرما کراپنی مزورت بتائے بغیر جلدی سے والپس چلے جائیں گے۔ صلح خدا کے موقع پر رسولؐ خدا نے قولیؓ کے پاس انھیں کو سفیر پناکر بھیجا تھا اس وجہ سے کہ اولاً انھیں بنی ایمہ اور قولیؓ میں بڑی دقت حاصل تھی، ثانیاً اپنی زم فتنی، خوش ملتی اور وسعتی تبلیغی کے لحاظ سے بھی وہ اس کام کے لئے مزدود شخصیت تھے۔ لیکن جب خبر آئی کہ وہ قولیؓ کی سانش کا شکار ہو گئے ہیں تو رسولؓ اکرمؐ نے ان کی اعتماد کے لئے تمام صفا پر کرامؓ سے بیعت لی، اس موقع پر خدا نے وہی تاذل فرمائی۔

إِنَّ الَّذِينَ يُبَاهُونَنَا بِمَا يَعْوَذُونَ اللَّهَ بِيَدِهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ تَكَّثَ فَأَشَمَّ  
يَنْكِثُ عَلَى تَحْسِيْهِ وَمَنْ أَتْفَى بِمَا عَهْدَ عَلَيْهِ اللَّهَ فَنَيْلُوْتُهُ وَأَجْزَأَعْنَيْمَهُ (۶۷)

بے شک جو لوگ آپ سے بیعت کر رہے ہیں وہ گویا خدا سے بیعت کر رہے ہیں۔ ان کے ہاتھوں پر اللہ کا ہاتھ ہے اور جو عہد توڑے گا اس کا دبال خدا سی پر پڑے گا۔ اور جو خدا کے ساتھ کئے ہوئے عہد کو پورا کرے گا اسے خدا بہت بڑا جریدگا۔ رہبے حضرت عثمانؓ تو آنحضرت نے اپنے ہمیں ایک ہاتھ سے حضرت عثمانؓ کی جانب سے بیعت کی۔ اس واقعہ سے متعلق محدثین و اصحاب سیرہ نبی میں احادیث نقل کی ہیں جن میں بعض وافع طور پر صحیح ہیں اور بعض صاف طور پر وصیٰ ہیں اور بعض ایسی ہیں جن میں تھوڑے بہت شک کی گنجائش موجود ہے۔ تاہم تمہری طور پر تمام احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عثمانؓ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے محبوب اور آپؐ کے مقریبین شخصی صفا پر میں شامل تھے لہوپر لے انھیں متعدد بار حجت کی خوشخبری دی تھی اور بتایا تھا کہ خدا ان سے ماضی ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمرؓ فرماتے ہیں کہ عہد نبیوی میں مسلمان ابو بکر۔ عمر اور عثمانؓ میں اللہ عنہم کو سب سے قدم سمجھتے تھے۔ اور باقی صفا پر رسولؓ میں کسی پر فتنیت نہ دیتے تھے۔ گویا یہ اصحاب ٹھلاتہ (یا شرطیہ یہ حدیث صحیح ہے) خود محبوب رسولؓ میں بھی تمام صفا پر میں طریقہ اور رہ تھے۔ ہر حال تدبیر نے جن دس اشخاص کے اسماء نقل کئے ہیں کہ انھیں رسولؓ خدا نے جنہوں کی بشارت دی تھی وہ یہ ہیں: حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت عقبہؓ، حضرت سعد بن ابی وقاصؓ، حضرت طلحہ بن عبید اللہؓ، حضرت نسیر بن العوامؓ، حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ، حضرت الجبیدؓ، بن الجراحؓ اور حضرت سعید بن نید بن نفیل۔ مطلب یہ ہے کہ ان دس میں ایک حضرت عثمانؓ بھی تھے۔ کوئی مسلمان ایسا نہیں جسے معلم نہ ہو کہ وہ سابقون الاقلوں میں سے تھے۔ انہیں دوبارہ حضور اکرمؐ کی داساوی کا شرف حاصل ہوا تھا اور انھوں نے مادہ خدا میں جانی دمالی جہاد کیا تھا۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صدت فرمائی لعدھضرت ابو بکرؓ کی بیعت ہونے لگی تو حضرت عثمانؓ ان لوگوں میں

سے تھے جنہوں نے درج کر حضرت ابو بکرؓ کی بیعت کی اور المبار خلوص و خیر اندیشی کیا۔ حضرت عمرؓ کے خلیفہ بنائے جانے کے بارے میں حضرت ابو بکرؓ کی وصیت حضرت عثمانؓ نے ہی املاکی تھی۔ حضرت ابو بکرؓ بدلتے رہے حضرت عثمانؓ لکھتے رہے۔ کہا جاتا ہے کہ جب حضرت ابو بکرؓ یہ وصیت لکھوار ہے تھے تو انہیں غشی کا دورہ ہوا۔ اس وقت ان کی زبان پر یہ الفاظ تھے۔ ”میں تمہارے لئے خلیفہ بنائے ہاتا ہوں ...“ تو حضرت عثمانؓ نے حضرت ابو بکرؓ کا جملہ مکمل کرنے کے لئے آگے ”حضرت عمر بنی اللہؓ کو“ کے الفاظ لکھ دیئے۔ جب حضرت ابو بکرؓ کو ہوش لے یا تو انہوں نے حضرت عثمانؓ نے کہا کہ چوکھا ہے ستائیں۔ حضرت عثمانؓ نے پڑھ دیا۔ جب حضرت عمرؓ کا نام ان کے منہ سے نکلا تو حضرت ابو بکرؓ نے کہا اللہ اکبر۔ اور حضرت عثمانؓ کو اسلام اور مسلمانوں کی طرف سے جزاۓ خیر کی دعا دی۔ اور کہا ”آپ کو خدا شہ ہوا کہ مہاد ایس ہوش میں نہ آؤں اور وہ بات لکھو دی جو میرے دل میں تھی اور آپ بلاشبہ اس کے اہل ہیں“ چنانچہ جب حضرت عمرؓ کی بیعت کی گئی تو حضرت عثمانؓ سب سے اقل بیعت کرنے والوں میں سے تھے۔ وہ حضرت عمرؓ کے تمام عہدی خلافت میں ان کے خیر خواہ دہشیر ہے۔ حتیٰ کہ جب حضرت عمرؓ پیغماڑہ اور انہوں نے مسلمانوں کو واپسی پاس وصیت کے لئے بلایا۔ وہ مسلمانوں کو کسی عہد کا پابند نہیں کرنا چاہتے تھے مگر یہ بھی نہ چاہتے تھے کہ انہیں کوئی مشوہد ہی نہ دیں۔ لہذا، انہوں نے مسلمانوں کے لئے ایک مجلس شوریٰ قائم کر دی جس کا ان چھ اصحاب کو رکن مقرر کیا جس سے رسولؐ خدا تادم آخر راضی تھے لیکن انہوں نے اپنے چپا نار بھائی حضرت سعید بن زید بن فیصلؓ کو رکن نہ بنایا حالانکہ وہ ان دس میں سے تھے جنہیں رسولؐ اللہ نے جنت کی بشارت دی تھی، اس لئے کہ انہیں یہ گواہانہ ہوا کہ یعنی عدی میں دوبار خلافت آتھائے۔ انہیں خطرہ مٹھا کہ اگر انہوں نے حضرت سعیدؓ کو رکن شوریٰ، بنادیا تو لعنت ارکان شوریٰ ان کی طرف مائل ہو جائیں گے۔ کچھ تو اس سبب سے کہ رسولؐ خدا ان سے راضی تھے۔ کچھ اس وجہ سے کہ وہ حضرت عمرؓ کے اقرباء میں سے تھے۔ البتہ انہوں نے اپنے بیٹے حضرت عبد اللہؓ کو شوریٰ کا رکن مقرر کر دیا تھا مگر یہ شرط لگادی تھی کہ انہیں خلیفہ نہ بنایا جائے گا۔ اس کی ایک وجہ یہ تھی کہ انہیں آئی خطاب ہی میں سے دادمیوں کا ایک دسرے کے بعد خلیفہ بننا پسند نہ تھا۔ دوسری وجہ یہ تھی کہ انہیں اپنے فرزند (حضرت عبد اللہؓ) میں پار خلافت اٹھانے کی سہمت نظر نہ آتی تھی۔ میرا خیال ہے کہ اگر حضرت ابو بکرؓ کی عمر دفا کرتی اور ان کے سامنے حضرت عمرؓ کی طرح فتوحات ہوتیں۔ مملکت ذرالصور کی دنیا میں آئیے اس کے علاقوں میں دست ہوتی اور کارویاں سلطنت پھیلتی۔ الواقع واقعہ کی پڑیج مصلحتیں اور ضروریات نئی نئی صورتوں میں نہ دار ہوتیں، نہ نئی شکلات۔ سے سابق پڑتا جن میں سے بعض کا تعلق سیاسی معاملات سے، بعض کا انتظام سلطنت سے اور بعض کا تعلق ان دینی حقائق کی خلافت سے تھا جو روزافردوں شدت اختیار کرنے والے انقلاب کی وجہ سے مسلمانوں کو درپیش تھیں۔ تو میرا خیال ہی

ہے کہ اگر حضرت ابوکبڑ ان حالات سے گزرتے ہیں تو عین مکن تھا کہ وہ بھی حضرت عمرؓ کی عشق اختیار کرتے ہوئے کسی ایک جانشین کو نامزد کرنے میں حضرت عمرؓ کی طرح پس و پیش کرتے اور عین مکن تھا کہ وہ بھی اسکا غلیفہ کے لئے ایسا ہی نظام بنادیتے جو حضرت عمرؓ کی سمجھیں شودی۔ ”سے کم و پیش مٹا پہنچتا۔ جب حضرت ابوکبڑؓ کی وفات ہوتی تو مسلمانوں کی کیفیت تقریباً دی ہی تھی جو رسولؐ خدا کی وفات کے وقت تھی۔ انہوں نے مرتد ہونے والے عربوں کو دبایا۔ حلقہ بگوشِ اسلام کیا اور پھر عربوں کی قوت کا رخ بیرونی مالک کی فتوحات کی طرف کر دیا، چنانچہ فتوحات شروع ہو گئیں۔ لیکن بڑے پیارہ پر شہیں ہٹتی کہ حضرت ابوکبڑؓ قوت ہو گئے۔ پھر عہد فاروقی میں تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یا مسلمان ہر سب سے ایک نئی زندگی میں داخل ہوئے تھے۔ وہ سیاپ کی طرح نئے علاقے فتح کرتے چلے جا رہے تھے۔ چنانچہ انہیں نے رومیوں کو جزیرہ عرب شام اور مصر سے لکال پاہر کیا۔ ایمان میں ایوانیوں کی سلطنت کی اینٹ سے اینٹ بجاتی اور اس کا بہت بڑا حصہ نیز لگیں کر لیا۔ صورت حال یہ پیدا ہو گئی کہ وہ دوستک بڑھ جانے کی وجہ سے فتوحات کو زیر یہ بڑھانے پر مجبور ہو رہے تھے تاکہ انھیں اپنے سے ایک قابلِ اطمینان فاصلہ تک دور رہا دیں۔ لیکن قسطنطینیہ پہنچ کر رومی حکومت کا اسی طرح خاتم کر دیں جس طرح ملک فارس کا کرچکے تھے۔ پھر بlad ایمان کا آخری حد تک بڑھ کر اسے پوری طرح مغلوب کر لینا چاہئے تھے تاکہ مشرق میں حدود سلطنت اس آخری حد تک پھیلادیں جہاں تک ان کے رکھ پہنچ سکیں۔ اس چیز نے انھیں مجبور کیا کہ وہ ایسا ٹھہریں اور پائیا جگہی نظام قائم کریں جو فتوحات کی وسعت اور پھیلاد کا ساتھ دے سکے۔ لہذا، مژوہی ہوا کہ وہ اپنے پہنچ فتوحات کے لئے مستقل ذریعہ و آلہ پیدا کریں۔ یہ ذریعہ وہ شکر تھے جو اس آخری حد پر جا کر کے تھے جس کا عین حکم دیا جاتا تھا۔ یہ لشکر اس عجیب و غریب مادہ یعنی عرب کے بدوؤں سے تشكیل پاتا جو ابھی تک منظم اور گھسان کی جنگ کے قادی نہ تھے۔ لیکن ہمدا اور غارت گری میں خوب، ماہر تھے۔ وہ ان غیر معروف علاقوں میں تربیت یا فتنہ اور ان کا مقابلہ کرنا نہیں جانتے تھے۔ انھیں یہ خبر تھی کہ وہاں انھیں کیا کیا سختیاں جھیلنا ہوں گی۔ اور کہن کہ مصائب سے دوچار ہونا ہو گا۔

ہم فتوحاتِ اسلامی کی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو انگشت بدنماں رہ جاتے ہیں کہ عربوں کے پاس یہ قوت و سرعت اور بڑھتے چلے جانے کی طاقت کہاں سے آگئی تھی۔ جب سمجھ میں کچھ نہیں آتا تو تخلیل و تجزیہ کی مدد سے دل کو تسلی دے لیتے ہیں اور اس عظیم قوت کا سبب اس وعدے کو قرار دیتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے قرآن کے ذریعہ مسلمانوں سے کیا تھا۔ نیز وہ قوت ایمانی جو مسلمانوں کے تکلیب میں جاگزیں تھیں جس نے انھیں خدا پر بھروسہ کر کے شدائد کے سامنے سینہ پر کر دیا تھا۔ اور انھیں یہ لفین دلار کھانے کا وعدہ سچا ہے اور وہ خواہ کسی ملک میں بھی ہوں خدا کی مدد شامل حال ہوتی ہے۔ بیشک یہ سب کچھ صحیح ہے کہ مسلمان فتح مالک کی طرف اسی قری ایمان کی پر دلت توت پر سے تھے جو شاداً کو زیر کر کے مشکلات

پر قابل پالیتا ہے اور ہر مشکل کو حل کر لیتا ہے: تاہم ہر شے کے کچھ اس بھائی وسائل ہوتے ہیں۔ اور ان اسی بھائی وسائل کے لئے ضروری ہے کہ پوری جدوجہد، مکمل تدبیر، پڑی دورانی شی اور علمیہ دی سے کام لے کر اول ان سب منتشر ہوں کو یکجا کیا جائے اور شاید ان کا رُخ بیرونی مالک کی یورشون کی طرف پھیر دیا جائے۔ نیز یہ کہ دہ منظم اور حیرت انگیز طاقتیں انہیں کے برابر کی منظم طاقتیوں سے لکھا میں۔

بہر حال اس قومی عظیم اور منظم شکر کا تیار کرنا جسے حضرات ابو یکم و میرضی اللہ فتحہ نے عالم قدیم کے آخری صریح کہ پھیلا دیا تھا کوئی آسان کام نہ تھا۔ یہ کام بھی سہل نہ تھا کہ ان معمکوں اور سالہاں سال کی فتح مددی کے بعد اتنے اتنے بڑے شکر کو کو ان کے مستقر پر روک دکھا جائے کیونکہ ہم عربوں کی یورشون اور جنگوں کی قدمی عادت سے بخوبی آگاہ ہیں۔ ان کی جنگ حوصلہ فتح اور مال فتحیت کے لئے ہوتی تھی۔ فتح حاصل کر کے مالِ غنیمت سمیٹ کر وہ اپنے اپنے گھروں کی راہ لیتے تھے تاکہ مالِ غنیمت اور امن کی آسائشون سے پوری طرح مرتبت ہوں۔ یہ الگ بات ہے کہ جب وہ چڑھائی کرتے تھے تو اس وقت آگاہ بیچھا کچھ نہ دیکھتے تھے۔ بایس ہر سہ یہ بھی مدنظر رہے کہ ان جنگوں کو زماں جاہلیت کی جنگوں یا غزوات نبویٰ سے لیکے عبدالrahman کی جنگوں سے بھی کوئی مثالیت نہ تھی۔ یہی وہ تئی چیز ہے جو بہت زیادہ جدوجہد کی محتاج تھی جس کا ہم تصور بھی نہیں کر سکتے۔ لیکن حضرت عمرؓ، ان کے سامنیوں اور سپہ سالاروں نے بڑی بہت اور جو اُت اور مستعدی و حیثیت اور احتیاط و عدم کے ساتھ بلا تردید اپنی کوششیں صرف کیں اور خدا نے ان کی تمنا میں بدلائی کی انہیں توفیق بھی عطا فرمائی۔ ہمارے تصور کے لئے یہی کافی ہے کہ انہوں نے نئے نئے شہر بیاۓ۔ ان شہروں میں شکر متعین کئے ہر ایک شکر کی نوبت اور باری مقرر کی۔ پھر زدایہ بھی خیال کیجئے کہ یہ شکر ان سحر اشتیوں پر مشتمل تھے جو سب کے سب یا جن کی اکثریت تہذیب و تمدن سے ناکشنا تھی۔ الغرض انگریم ان جملہ کو الگ کا پیش نظر کریں تو بعض ایسی اہم مشکلات کا اندازہ کر سکتے ہیں جن سے حضرت عمرؓ اور ان کے ساتھی بخوبی عہدہ بردا ہوئے۔

اسی طرح تاریخ میں جب ہم "تدوین دو این" (رحمہمود میں اندرج) کا ذکر پڑھتے ہیں تو حیرت دیکھتے سے ہو گئے بڑھ جلتے ہیں لیکن اگر ہم تھوڑی دریت تو قوت کریں اور "تدوین دو این" کے معاملہ پر غور کریں تو معلوم ہو جائے گا کہ یہ چھوٹا سا کمہ نہایت باری کی سے جنگ میں شرکت کرنے والوں کی مردم شماری، ان کے قبیلوں اور ان کے پیوں کے بیان کا نام تھا نیز ان کے ایسے اعزہ کے ناموں پر مشتمل تھا جن کی دہ کفالت کرتے تھے اور جن کی ذمہ داری ان کی طرف سے حکومت پر عائد ہوئی تھی۔ اس سے معلوم ہو جائے گا کہ یہ ایک اہم جدت تھی جو ایک ایسی قوم میں رونما ہوئی جو اس سے قبل نوشت دخوانہ اور

حساب دشمن سے یکسر ناآشنا تھی یہ کوئی ایسی معمولی سی ہات نہیں کہ لوگ اس پر طائسرانہ نظر ڈالتے ہوئے گزر جائیں مگر ہم ان جیوں کے ہمراہ میدان میں اور بھر عساکر روم دفاس کے خلاف خلیفہ معرکہ آرائیوں کے بعد ان شہروں کا معائنہ کریں جہاں ان کو نہ ہرایا گیا اور انہا بعد اس شاندار انتظام پر غور کریں جو حضرت عمر بن عبد اللہؓ کے مصحاب کے مشورہ سے ان مختلف شہروں میں پھرئے ہوئے تسلکیوں کی باری کے لئے مقرر کیا تھا اس طرح کہ کوئی مجاہد کسی جنگ میں شامل ہونے کے باعث اپنے اہل دعیا میں سے چھٹا ماہ سے زیادہ جگہاں رہے اور اس میعاد مقرر سے زیادہ مرصد کے لئے جنگ آزماؤں کے روکنے سے خود حکومت اس طرح محترز ہو جیسے وہ کسی گناہ کا ارتکاب کر رہی ہے تو اس وقت صحیح اندازہ ہوتا ہے کہ خلیفہ اور ان کے کاتبین نے جنگی نظام کی مشکلات سے عبیدہ برآ ہونے کے لئے کس قدر مسل مادی و معنوی محنت و مشقت سے کام لیا تھا۔

بھریہ فقط نظام جنگ ہی کی مشکلات تھیں جن کی طرف خلیفہ اور ان کے اعوان و مشیران کی توجہ مبذول رہتی تھی بلکہ ساتھ ہی ساتھ انتظامی مشکلات بھی تھیں جو جنگی مشکلات سے کسی طرح کم اہم اور ذوق حیثیت نہ تھیں۔ مثلاً ایک علاقہ فتح ہوا جو تہذیب و تمدن کے انتیار سے بہت ترقی یافتہ تھا۔ اس کا اپنا مالوف نظام تھا جو علاقائی اور ملکی اختلافات کی وجہ سے ایک خصوصیت کا حامل تھا۔ ظاہر ہے کہ بعد از فتح اس علاقہ کا نظم و نسق اسی طرح قائم کرنا ضروری تھا جیسے فتح سے قبل تھا کیونکہ فتوحات اسلامی سلسلت درستہ کی بجائے امن و تعمیر کی فتوحات تھیں۔ یہ بھی ظاہر ہے کہ عربوں کے لئے ممکن نہ تھا کہ ذری طریق پر اپنی نظم و نسق ہو جاتے اور زمام حکومت اس چاہیکتی کے ساتھ سنپھال لیتے کہ مکوموں کے فتنوں سے بھی جوان کے (عربوں کے) پس پشت رہنا ہو سکتے تھے خود کو بچاتے اور مکوموں کو ان کے جان و مال اور وسائل پیداوار کے حفظ و سلامتی کا لیتیں دلاتے اور ان مکوموں کو ان حال میں رکھتے کہ ان قائم کرنے تیز آگے جنگ جاری رکھتے اور فتوحات کو دیسخ کر لیں ان کی راہ نہ رکھتے ہبنا وہ مجبور تھے کہ سر علاقہ میں وہی نظم و ضبط بحال رکھیں جو بوقت فتح وہاں نفاذ پذیر تھا اور بھر اس کی نہایت ہوشیاری سے ایسی نگرانی کرتے رہیں جو اخپیں ہر قسم کے مکروہ فریب اس علاقہ کی بغاوت اور حملہ ناگہانی سے محفوظ رکھے ظاہر ہے کہ یہ سب کچھ کوئی آسان کام نہ تھا۔

ان مشکلات کے علاوہ کچھ مشکلات اور بھی تھیں جن کا خود بلا ذریعہ سے تعلق تھا۔ حکومت کے لئے ضروری تھا کہ ایسی حکومت عملی سے کام لیتی کہ اس سحر ان شین آبادی میں جو اطاعت و فرمانبرداری کی عادی ہی نہ تھی ایسے عالم میں ضبط قائم رہتا جیسے کہ حکومت کو اسی آبادی سے نوجوان اور قوی ہمت مرد بھری کر کے اخپیں دور دراز کے علاقوں میں پھیجناء تھا جہاں سے ممکن ہے وہ زندہ لوٹ سکیں یا نہ لوٹ سکیں۔ ہم طے سے اسلام سے آج کسی نئی قوم کے متعلق ہبھر طبھ لیتے ہیں کہ اس نے اپنے ملکی ظروف کے ماتحت عمومی لام بندی یا جبری بھرپی کا اعلان کر دیا، ہم اس پر حیرت دپسندیمگی کے ملے جلے جذبہ

کا اظہار کرتے ہیں لیکن ہم اس عمومی لام بندی اور اس کی مشکلات کی پاریکیوں پر غور نہیں کرتے۔ ہم یہ اندازہ ہی نہیں کرتے کہ اس عمومی لام بندی کا چوآج اقوام جدید میں کافر ہے ایک حکم و نسق نظام ہے جو اچانک پیدا نہیں ہوا بلکہ اسے دینی تحریات اور طویل امتحانات نے ٹھیم دیا ہے۔ لہذا، ایک الیسی محراثین قوم کے لئے اس ضبط و نسق کا قائم رکھنا بڑا مشکل محسوس ہے کاٹری جگوں اور نظم الام بندی سے کبھی سابقہ ہی نہ پڑا ہو۔ اور جسے ان امور سے کسی سابقہ تجدیہ اور علم کے بغیر پہلی بار سامنا کرنا پڑا ہو۔

یہ ہے ان مشکلات کا معمولی ساختہ جن سے حضرت عمرؓ کو دوچار ہونا پڑا۔ اور جن سے حضرت ابو بکرؓ نبھی اگر وہ کچھ اور مدت زندہ رہتے تو حضور دوچار ہوتے۔ لہذا، طبیعی طور پر حضرت عمرؓ کے جانشین خلق اکاں سے دوچار ہونا لایدی تھا۔ انہیں حالات اگر حضرت عمرؓ اپنی خلافت کے زمانہ میں مشقت عظیمی میں مبتلا ہے۔ پھونک پھونک کر قدم رکھتے رہے اور پروری سنجیدگی اور سرگرمی کے ساتھ مصروف نہیں رہے کہ نہ خود سوتے نہ دوسروں کو سونے دیتے تھے تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں اور اگر وہ اپنے اصحاب و معاصرین میں سے کسی الیسی شخص کو تلاش نہ کر سکے یا قابلِ اطمینان نہ سمجھ سکے جس میں ان مشکلات سے بلکہ ان سے بھی نریادہ پڑے پچ اور کٹھن معاملات سے دوچار ہونے کی صلاحیت ہوتی اور جسے وہ اپنا خلیفہ بناتے تو اس میں بھی کوئی حیرت و تعجب کی بات نہیں۔

پھر ایک مشکل یہ بھی تھی کہ یہ تمام الیھین مرف نظر و نسق یا سیاست اور جنگ ہی سے متعلق تھیں بلکہ یہ مشکل اس دینی میراث کی وجہ سے پچیدہ مشکل اختیار کر گئی تھی جس کی تکمیل اور حفاظت خلیفہ کا فرض تھا۔ نیز یہ بھی ضروری مقاکل اس کی روکش بھی دہی ہوتی جو حکم ربی کے تحت رسول خدا کی تھی۔ اگر معاملہ حزن فتح۔ ضبط و نسق اور سیاست ہی تک محدود ہوتا تو عربوں نے بھی دہی را احتیار کی ہوتی جو بد قیمت سے تھدن، صفت سے قوت اور عجز و درمانگی سے آسلط و غلیظ کی جانب گامزن ہونے والی ہر قوم نے کی۔ لیکن یہ معاملہ ایک الیسی فتح کا استحاجس کے لئے اسلام کی معینہ حدود کی پابندی ضروری تھی اور جن کا بیشادی مقصد یہ تھا کہ ہمہ گیر عدل کو برپے کارلاکر مفتومین کو فاتحین اور فاتحین کو مفتومین کی سطح پر لاکھڑا کیا کیا جائے۔ لہذا، وہ تصور جسے اسلام نے پیش کیا اور جسے حصن لاکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ نے سمجھا تھا حاصل کرنا اور ٹیکیں جمع کرنا تھیں تھا بلکہ اس کی غرض و غایت عوام کی اصلاح اور ان کی صیحی رہنمائی تھی۔ انہیں صورت خلیفہ کے لئے لازمی تھا کہ وہ اپنی سیاسی انتظامی اور جنگی ذمہ داریوں میں ایک اور ذمہ داری کا اتنا ذکرے جو ان تمام ذمہ داریوں سے نریادہ مشکل اور دقت طلب تھی اور وہ تھی دینی حمایت و حفاظت کی ذمہ داری تاکہ حکوم اپنے مکروہ فریب سے اور حاکم ناجائز قائمہ اتحاکر لے سکرہ زندگی کے لئے۔ نیز اسے ان لوگوں کی سستی اور بے پرواٹی سے بچایا جائے جو اس کی حفاظت پر

مامور ہوں اور جن کا فرض یہ ہو کہ وہ حفاظت و حمایت دین کے معاملہ میں کسی ملامت گر کی ملامت کی پرواہ کرنے خواہ دہ ملامت کتنی ہی شدید کیوں نہ ہو۔

ان کے علاوہ ایک اور میراث بھی تھی جس کے باسے میں سوچنا حضرت عمرؓ کے لئے لازم تھا۔ تاک مصالح عامہ اور حفاظت دین کے درمیان ہم آہنگی و مناسبت پیدا کی جائے تو وہ میراث یہ جدید استقراطیت (ARISTOCRACY) تھی جو اولاً صاحبہ رسول اللہ علیہ وسلم کے ممتاز طبقہ کی صورت میں اور ثانیاً فتح مند سپہ سالانقل کی شکل میں جلوہ گر ہوئی۔ ایسی استقراطیت جو ایک گروہ کو دین کی طرف سے حاصل ہوئی اور ایک گروہ کو دنیا کی طرف سے مالک ہوئی اور ایک تیسرے فرقے کو وہ دین دو نیاد دنوں طرف سے حاصل ہوئی۔

بطور مثال ایک صحابی کو یجیے جبکہ اسلام لانے میں سبقت، وہ ہجرت کرنے اور رسولؐ خدا کے ساتھ تام جنگوں میں شرکت پھر دنیہ کی اقامت کے باعث دینی استقراطیت حاصل تھی۔ پھر ایک تیسی یا ہام عرب کو یجیے مجبوبہ میں اسلام لایا میکن اس نے جنگیں فتح کرنے میں نہایت جاں فروشنی کا ثبوت دیا اور فاتحین میں ممتاز حیثیت حاصل کر لی یہ دنیوی استقراطیت کا مالک ہے پھر وہ ایک صحابی ہے جس نے اسلام لانے میں سبقت کی۔ خدا اور رسولؐ کی خاطر تبریت اختیار کی۔ پھر رسولؐ اکرمؐ کے ساتھ تام جنگوں میں شرکت کی۔ پھر آپؐ کے بعد بھی دوسری جنگوں کو فتح کرنے میں امتیاز حاصل کیا۔ انھیں دینی اور دنیوی دنوں قسم کی استقراطیت حاصل تھی جنما پچھلی خلیفہ کے لئے لا بدی مختار اپنا جانشین مقرر کرتے و تھت ان مختلف مصالح کے مابین مناسبت پیدا کرتا اور ان پہنچ مسائل کا کوئی ایسا حل تلاش کرتا جو مصالح دینی و دنیوی کے پیش نظر بھی ہوندیں ہوتا اور اسے عامہ بھی اسے اپنے لئے پسند کرتی۔ لہذا، اگر حضرت عمرؓ کسی کو اپنا جانشین مقرر نہیں کیا یا جب ان سے جانشین مقرر کرنے کا مطالبہ کیا گیا تو وہ متردد ہوئے تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہ تھی بلکہ اگر وہ اس کے بیکس عمل کرنے تو یقیناً تعجب ہوتا۔ حضرت عمرؓ نے اس مسئلہ کی خاطر تنگی و تکلیف کے دنوں میں امکانی کو روشن کی۔ یہ موت نے انھیں مہلت نہ دی کہ وہ اس مسئلہ پر زیادہ دیر سوچ سکتے اور ان بلند مرتبہ اور سربراہ اور دعاہ کرامہ سے مشورہ لے سکتے جو ان کے ارد گرد موجود تھے۔

**نظام شوریٰ اور اس پر تنصیہ** بہر حال حضرت عمرؓ علیہ السلام نے ”شوریٰ“ کا جنظام تام کیا تھا وہ نقش سے خالی نہ تھا بلکہ ممکن ہے کہ اس میں شدید نقاصل سے گئے ہوں۔ سب سے پہلے جو بات ہم اسے سامنے آتی ہے۔ وہ اس مجلس کی تنگی اور محدودیت ہے۔ انہوں نے اس مجلس کے کل سات رکنی مقرر کئے جن میں سے ایک رکن (حضرت عبد اللہ بن عمرؓ) کو فقط مشورہ دینے کی اجازت تھی۔ خلافت کی امیدواری کے وہ

نماز نہ تھے۔ گویا وہ واحد مشیر تھے جو کے پیشی نظر کسی قسم کی کوئی غرض نہ تھی۔ چنانچہ ان مشیروں نے جمع ہوتے ہی اس سہ بڑی آفت کو سمجھا اور ان کی مجلس کو کسی اور ہی راہ پر نگادے گی اور وہ آفت یہ تھی کہ ان مشیروں میں سے ہر ایک امیدوار خلافت تھا۔ لہذا، ہر ایک کو ایسا غیر معمولی ہار گل کا تمہل ہونا تھا جس کا لوگوں کو شاید ہی کمی تحریر ہو جو۔ اس لئے انہیں کہ ایک محن حکومت کی خاطر پہنچنے پر آپ کو تمیح دے رہا تھا بلکہ اس لئے کہ ہر ایک اسلام اور مسلمانوں کی خیر خواہی کے خیال سے ایسا کر رہا تھا۔ ہر ایک اپنی جگہ پر خلوص خاطر یہ سمجھتا تھا کہ وہ بارخلافت کو اٹھانے اور اس کی کماحت خلافت کرنے کا سب سے زیادہ اہل ہے۔ چنانچہ جن لوگوں پر ان مشیروں کی پاس بانی کا فرض عائد کیا گیا تھا انھیں یہ دیکھ کر استہانی قلوں پر اکہ مشیر بغیر کسی نقطہ تفاق کے ہا ہم صحیح رہے تھے۔ اور بغیر کسی موافقت کے ایک دوسرے سے سبقت لے جانا چاہتے تھے۔ یہاں تک کہ ان پا سہانوں کے سربراہ حضرت ابوظہبؓ کہہ اٹھے کہ مجھے یہ خدا شہ ہرگز نہیں تھا کہ ان میں مسکنی ہوگی۔ خدا شریہ تھا کہ ان میں سے ہر ایک اس یا گل کو ایک دوسرے پر ڈالنے کی کوشش کرے گا۔

حضرت ابوظہبؓ اپنی سادگی دیکھ رہی تھی اس خیال میں متفق تھے کہ خلافت ایک ہار گل ہے جس کو اٹھانے کی حوصلہ نہیں کرنی چاہتے۔ بلکہ دین و دنیا کی عافیت کے خیال سے کوئی کو اس سے درپیش رہنا چاہتے۔ لیکن مشیروں کی رائے یہ تھی۔ ان کی رائے یہ تھی کہ خلافت ایک ایسا فرض ہے جس کا بار اٹھانے کے لئے خواہ وہ ہارکتنا ہی لائق کیوں نہ ہو ایک دوسرے سے مساقیت کی کوشش کرنی چاہتے۔ کیونکہ اگر ان کے بائے میں گمان نیک رہیں اور کوئی وجہ نہیں کہ نہ ہوں تو اس سے انہیں قرب الہی حاصل ہو گا اور اگر ان کے بائے میں لوگوں کی آزادی میں برصغیرت ہوں گی اور کوئی وجہ نہیں کہ نہ ہوں تو اس سے انھیں عوام کی خدمت کرنے کا موقع ملے گا۔ اس آفت سے جو مشیر سب سے پہلے خبردار ہوا اور جس نے اس کے مدارکی کوشش کی وہ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے چنانچہ انہوں نے تجویز پیش کی کہ ان میں سے ایک تک اپنے آپ کو تھی خلافت سے دستبردار کرنے اور پھر علیہ المسلمین کے انتخاب کا اختیار اسی کو دے دیا جائے۔ یہ سُن کر سب چُپ ہو گئے۔ یا کم از کم چارچیب ہو گئے یعنی حضرت علیؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت سعیدؓ، اور حضرت زینؓ حضرت علیؓ نے خاموش تھے تر گویا کیونکہ وہ "شوریؓ" کے اجلاس میں موجود ہی تھے۔ جب حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے دیکھا کہ سب تھاموش ہو گئے ہیں اور کوئی بھی بخوبی تھی خلافت سے دستبردار ہوئے کو تیار نہیں تو وہ خود دستبردار ہو گئے میا کہ خدا کی خوشخبری اور مسونین کی خیر خواہی کے طور پر وہ ان پانچ میں سے کسی کو حلیفۃ المسلمين منتخب کر دیں۔ لیکن ان چاروں کا حضرت عبد الرحمن بن عیاض تھے جس کے تھوڑے تھوڑے پانچ میں سے کسی کو حلیفۃ المسلمين منتخب کر دیں۔ لیکن ان چاروں کا حضرت عبد الرحمن بن عیاض کی اس تجویز سے متفق ہونا بھی آسان تھا۔ حضرت علیؓ کو یہ خدا شہ تھا کہ حضرت عبد الرحمن، حضرت عثمانؓ کی طرفداری کریں گے کیونکہ ان میں یا ہم سبتوں تھا۔ دوسرے تینوں کو یہ اندریثہ تھا کہ وہ یہ سب قرابت سعیدؓ کی پاس مانی کریں گے۔

میکن بالآخر سب اس بات پر باہم متفق ہو گئے کہ حضرت عبدالرحمن (مسلمانوں کی فلاح دہتری میں کوئی دقيقہ فر و گناہ نہ کریں گے اور کسی ذاتی عرض و مصلحت تراحت یا سبیٰ تعلق کا محاذاہ کریں گے۔ لہذا، یہ قرار پایا کہ حضرت عبدالرحمن (ان میں سے جس کو بھی منتخب کریں گے اسے ذاتی سب خلیفہ تسلیم کر لیں گے۔

اگر حضرت عمرؓ نے " مجلس شوریٰ " کو و سعدت دی ہوئی اور اس میں حضرت عبداللہ رین عمرؓ جیسے افراد کو برتعاد اکٹھیر شامل کیا ہو تو اجو شرکیہ مجلس تو ہوتے لیکن امید وار خلافت نہ ہوتے تو ہمیں ممکن تھا کہ مجلس شوریٰ کو ایسی بے اعتباری اور اختلاف کا سامنا نہ کرنا پڑتا۔ مجھے کچھ تفیین سا ہے کہ اگر حضرت عمرؓ مجلس شوریٰ کی تشکیل میں طرح کرتے کہ وہ امید وار خلافت ہی پر مشتمل نہ ہو تو کہ اُن میں سے جو چا جائے وہ خلیفہ ہو جائے بلکہ وہ مرد ایسے مشروں پر مشتمل ہوئی کہ جن کے ساتھ ان چھ کے اسماء پیش کئے جاتے اور وہ ان میں سے کسی ایک کو خلیفہ منتخب کر لیتے تو یہ زیادہ سبھریں عمل ہوتا۔ ایک اور نقطہ کی جانب نہ حضرت عمرؓ کی نگاہ گئی نہ ان کے بعد آئے والے مسلمانوں کی اور وہ یہ کہ انصار رضوان اللہ علیہم بخی مجلس شوریٰ کی رکنیت کے متعلق تھے۔ اخیں بھی یہ حق پہنچتا تھا کہ اپنے رائے کا اظہار کریں اور کسی امیدوار کے انتخاب میں شرکیہ ہوں۔

ہم یہ جانتے ہیں کہ جب تک مسلمان متفق رہتے خلافت قریش ہی کے پاس رہتی میکن اس قاعده کے سمجھنے سے ہم قاصر ہیں کہ امام کے انتخاب کا حق بھی صرف قریش ہی کو ہو گا کیونکہ امام محسن قریش ہی کا نہ تھا بلکہ وہ سب مسلمانوں کا امام تھا۔ لہذا، اس شرط کے ساتھ کہ امام قریش ہی میں سے ہو گا انتخاب میں حصہ لینے کا حق سب مسلمانوں کو حاصل تھا۔ لیکن حضرت عمرؓ کی اس وصیت کی وجہ سے اس زمانہ اور اس کے بعد کے زمانہ میں یہ بات مسلمانوں کے دل میں بیٹھ گئی کہ انتخاب کا حق بھی بعض ارباب حل و عقد ہی کو حاصل ہے، یہ بات ہماسے علم میں نہیں کہ عبدالبکر و عمر رضی اللہ عنہما میں بست دکشاد کے جملہ حقوق صرف قریش ہی کے پاس رہتے ہوں۔ کیونکہ حضرت ابو بکرؓ نے انصار سے یہ کہ کہ ہم امیر ہیں اور تم وزیر ہیں، اخیں ارباب حل و عقد میں شامل کیا تھا۔ کیونکہ ہماسے خیال کے مطابق حل و عقد وزیر کا کام ہے۔ بدین صورت لاثم تھا کہ انصار " مجلس شوریٰ " میں شرکیہ ہوتے اور انتخاب امام میں حصہ لیتے۔ بلکہ اس کا طبعی نتیجہ یہ بھی تھا کہ مجلس شوریٰ میں قریش و انصار کے علاوہ عرب کے دیگر سرہما آردار افراد سپہ سالان عرب اور عمال و حکام شامل ہوتے۔ اگر مجلس شوریٰ " اس تبع پر تشکیل پاتی تو ہم ممکن تھا کہ وہ مسلمانوں کو بہت سے مفادات کا شکار رہنے سے بچالیتی۔

ایک اور شکل چوں مجلس شوریٰ کی اس تشکیل میں نظر آتی ہے وہ یہ مشروں کے اختیارات کی مہمیت کے لئے حضرت عمرؓ

نے صرف تین دن مقرر کئے تھے اور جملہ مسلمانوں نے بھی اس محدود ٹھہریت کو قبول کر لیا تھا، جتنا پچھلے لازمی امر تھا کہ وہ الپن: میں سے ہی کسی کو منتخب کر کے اسے خلیفہ مقرر کر تے اور یہ کہ مقامی مسلمان اس کے ہاتھ پر بیعت کر لیتے۔ اور انہاں بعد صوبہ جا میں اس کی بیعت کے لئے تحریر کر دیتے یا اس سے زیادہ دقيقہ الفاظ میں یوں کہہ لیجئے کہ خود خلیفہ ہی صوبجات کی طرف لکھ دیا کر میری بیعت کی جائے اور ساتھ ہی تلافت کے ان اختیارات سے کام لیتے ہوئے جو بیعت کرنے والوں نے اس کے پرہ کئے تھے ماتحت علاقوں میں اپنی جانب سے امر و نہیٰ کا لفاظ لیکی کر دیتا۔

مطلوب یہ ہوا کہ اس نظام کی رو سے صرف اپنی مدینہ کو یہ مقام حاصل تھا کہ جب وہ کسی کے ہاتھ پر بیعت کر لیتے تو تمام ماتحت علاقوں کے مسلمانوں پر بھی اس کی بیعت واجب ہو جاتی تھی۔ یہ اس لئے کہ مدینہ جبلیل القدر ہے اجرین والفا اور ازباب حل و عقد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم ہامستقر تھا۔ دو سر اسبب یہ بھی تھا کہ امیر کے انتخاب میں زیادہ تا خیر پر اگدہ خاطری و ابتری کا ہائٹ بن سکتی تھی۔ تاہم اس میں کوئی شک نہیں کہ بہت سے صاحبِ عقل و بصیرت صحابہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عمرؓ کے حکم یا ان کی اہمیت سے مختلف شہروں اور جگہ کے مسلمانوں میں بنتے ہوئے تھے۔ اور یقیناً وہ اس قابل تھے کہ اگر ان سے مشورہ لیا جاتا تو وہ خیر خواہی سے مشدود رہتے۔

یہ محبت جو بہ تفاصی مصلحت اختیار کی گئی تھی کچھ ایسی تشویشناک نہ تھی۔ اور کوئی رشیب نہیں کہ حضرت عمرؓ نے اس مصلحت کے متعلق بھی پورا پورا اندازہ لگالیا تھا معاصل جہاں سے یہ چیز خطرناک شکل اختیار کر گئی وہ یہ تھی کہ مجلس شوریٰ "عاصی تھی جو خلیفہ کے انتخاب ہونے اور اختیارات بینما لئے کے ساتھ ہی ٹوٹ گئی۔ اگر حضرت عمرؓ "مجلس شوریٰ" کو وسعت دے دیتے اور اسے مستقل نظام کی صورت ہوادیتے تاکہ وہ ایک طرف تو خلیفہ کے اعمال کا جائزہ بنتی رہی اور دوسری طرف وہی حسبِ ضرورت مسلمانوں کے لئے نئے خلیفہ کا انتخاب بھی کرتی رہتی تو اس طرح مسلمانوں کے ہاتھوں پاریمی نظام کی پہلی ہو گئی ہوتی اور وہ اس سبقت کے مستحق بھی تھے، آپ نے حضرت عمرؓ کے طریقہ کار کو دیکھ لیا ہے کہ کس طرح وہ اس نظام کی طرف تیزی سے بڑھتے چل جائے ہے تھے۔ لیکن میں اپنے دہنی اخلاقی پھر رہتا ہوں جو ابھی ابھی اور پھر چکا ہوں کہ حضرت عمرؓ کو اس نظام کے ہاتے میں غور و نکر کرنے کی مہلت ہی نہ ملی۔ اگر وہ کچھ مدت اور زندہ رہتے تو بہت ممکن تھا کہ وہ یک سوئی سے اس سلسلہ کی طرف متوجہ ہوتے اور اس بارے میں دوسری سے مشورہ لیتے مادعا کا ذریک ایسے نظام کیک پہنچ جاتے جو ہمکے بیان کردہ نظام سے مشابہ ہوتا۔ اس صورت میں وہ خلیفہ خلافت رو نمازہ ہوتے مادعا کا ذریک شکل پیش آتی جو حضرت عثمانؓ اور ان کے حالف یا بغیوں کے درمیان پیدا ہوئی اور وہ مقاییہ معامل کہ آپا مسلمانوں کو یہ خلافت ہے کہ وہ جب کسی خلیفہ کی رہائش سے ناخوش ہوں تو اسے مستند تلافت سے الگ کر دیں، بلکہ یہ بھی کہ آپا خود خلیفہ کو یہ حق

حاصل ہے کہ اگر رعیت اسے تنگ کر دے تو وہ خلافت سے مبتدا دار ہو جائے؟

بہر حال ہوا یہی کہ مثیروں نے اپنی اعتیارات حضرت عبدالرحمن بن عوف کے حوالے کر دیئے اور شود جاکر اپنے گھروں میں بیٹھ گئے حضرت صہیبؓ حضرت عمرؓ کے حکم کے مطابق مناز پڑھاتے رہے حضرت ابو طلحہؓ اور ان کے ساتھی حضرت عبدالرحمنؓ کے دروازے پر تین دل کی دہلت کے ختم ہونے کا انتظار کرتے رہے کہ وہ (حضرت عبدالرحمنؓ) اس دوران میں خلیفۃ المسلمين کا انتخاب کر لیں۔

کہا جاتا ہے کہ حضرت عبدالرحمنؓ نے مسلمانوں کی خاطر خود و نکر اور استخارہ ہی پاکتفا نہ کیا بلکہ وہ کبھی لوگوں کے پاس جاکر اور کبھی ان کو پہنچنے پاس بلاکر مسلسل مشورے کرتے رہے یہ مشورے مردوں ہی تک محدود رہے بلکہ انہوں نے باافقیت عورتوں سے بھی جن ہیں اہمیت المحدثین پیش پیش تجھیں مشورے کئے۔ آخر جب تین دن گزرنے کو آئے تو انہوں نے حضرات علیؓ اور عثمانؓ و فی اللہ عنہما کو اپنے یہاں بلایا اور یہیکے بعد دیگر سے ہر ایک سے تخلیہ میں بات کی حضرت علیؓ سے پوچھا کہ اگر آپ کو منتخب ترکوں تو آپ کس کے انتخاب کا مشورہ دیں گے حضرت علیؓ نے کہا "حضرت عثمانؓ کا" اسی طرح جب حضرت عثمانؓ سے تخلیہ میں بات کی اور یہی سوال ان سے کیا تو انہوں نے جواب دیا "حضرت علیؓ کا" اگرچہ اس میں کچھ شک کا احتمال ہے کیونکہ حضرت عبدالرحمنؓ کی ان دلوں کے ساتھ جو گفتگو ہوئی اس میں کوئی تیرا موجہ نہیں تھا۔ بہر حال اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عبدالرحمنؓ نے حضرت علیؓ و حضرت عثمانؓ سے باری باری تخلیہ میں گفتگو صورتی تھی۔ اس کے بعد حضرت عبدالرحمنؓ فرمیر رسولؓ پر چڑھ کر اس جگہ بیٹھے جہاں آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فرمایا ہوتے رہے حضرت ابو بکرؓ رسول اللہؓ کی نشست سے ایک درجہ پہنچے اکٹھائے رہے حضرت عمرؓ حضرت ابو بکرؓ کی نشست سے ایک درجہ اور نیچے آگئے رہے تھے پھر جب حضرت عثمانؓ تخلیفہ ہوئے تو انہوں نے کہا "اگر خلیفہ ایک سبیر ہی نیچے اترتا گیا تو معاملہ رکے گا کہاں" پھر وہ آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے درجہ پر بیٹھ گئے۔

## خلافت کے لئے حضرت عثمانؓ صلی اللہ علیہ وسلم کا انتخاب

اہل تو حضرت عبدالرحمنؓ فرمیر رسولؓ پر چڑھ کر حضور میٹھ گئے۔ اس وقت انہوں نے وہی عمامہ پاندھ رکھا تھا جو انھیں آخر حضرت نے ایک ہم کے دوران میں عطا فرمایا تھا۔ حضرت عبدالرحمنؓ سبھت دیر تک خاوش رہے اور دعماں لگی جسے لوگوں نے نہیں رہتا۔ پھر حضرت علیؓ سے کہا "ذریمیر سے پاس تشریف لائیے جس حضرت علیؓ تیزی سے اکٹھ کے ان کے پاس گئے حضرت عبدالرحمنؓ نے حضرت علیؓ کا ہم تھا اپنے ہاتھ میں لے کر کہا" کیا آپ مجھے زیر عہد دیتے ہیں کہ آپ کتاب اللہ، سنت رسول اللہ اور ابو بکرؓ و عمرؓ کے طریق پر کام بند رہیں گے؟" حضرت علیؓ

نے کہا "میں عہد نہیں دیتا مگر اپنی امکانی کو مستسلی ضرور کروں گا" حضرت عبد الرحمن نے ان کا ہاتھ چھوڑ دیا۔ اور حضرت عثمانؓ سے کہا "یہاں تشریف لا یئے"؛ چنانچہ حضرت عثمانؓ آگے بڑھ کر منبر کے پاس کھڑے ہو گئے حضرت عبد الرحمن نے ہاتھ بڑھا کر حضرت عثمانؓ کا ہاتھ پکڑا اور کہا "کیا آپ مجھے یہ عہد دیتے ہیں کہ آپ کتاب اللہ، سنت رسول اللہ اور حضرات البرکہ و عمر صلی اللہ علیہما کے طریق عمل پر کار بند رہیں گے؟" حضرت عثمانؓ نے کہا "ہاں" حضرت عبد الرحمن نے کہا "اے خدا تو ہمایہ اس معاویہ پر گواہ رہنا۔ اے خدا گواہ رہنا۔ اے خدا گواہ رہنا"..... اس کے بعد لوگوں نے اٹھ کر حضرت عثمانؓ کی بیعت کرنی شروع کر دی۔ حضرت علیؓ نے بھی درسروں کے ساتھ پلائر دلہ بیعت کر لی۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے ترد د کیا تھا، اس پر حضرت عبد الرحمن نے کہا "اے علیؓ لوگوں کو اپنے اور پر اعراض کرنے کا موقع نہ دو، اور کچھریہ آیت ملاؤ کی۔

فَمَنْ تَكَّثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَسْبَةٍ ۝ وَمَنْ أَذْنَى بِمَا عَفِدَ عَلَيْهِ اللَّهُ فَسَيُؤْتَ إِيمَانَهُ ۝  
اَخْبِرْ اَعْظِيْمَهُ ۝ (۲۰)

اہد جو عہد توڑے گا اس کا دبال خود اسی پر پڑے گا۔ اور جو خدا کے ساتھ کئے ہوئے عہد کو پورا کرے گا اسے خدا عنقریب بہت بڑا احمد رہے گا۔

یہ شی کہ حضرت علیؓ بڑھے اور بیعت کر لیں۔ میکن میں واقع سے یہ کہوں گا کہ حضرت علیؓ نے پس دیشیں نہیں کیا۔ اور نہ اس عہد کے یاد دلانے کی انہیں ضرورت پیش آئی ہوگی۔ کیونکہ حضرت علیؓ ایسے دمہ دفا اور کریم النفس تھے کہ انہیں ایسی تنبیہ کی حاجت ہی نہ تھی۔ ان کی تمام سیرت سرتاسر اس پر شاہد ہے۔

مؤذینین کی مولوں تین روایت کے موجب ذی الحجہ شوال کے آخری دن کا سورج ابھی غروب نہ ہوا تھا کہ حضرت عثمانؓ غلیق منتخب ہو چکے تھے۔ اور حرمہ شوال میں انہوں نے نہایم خلافت سنبھال لی۔

## باب پنجم

# حضرت عثمان رضی اللہ کی خلافت کا آغاز

حضرت عثمانؑ کو اپنی خلافت کے پہلے ہی دن ہیں حادثہ سے دو چار ہزار پردا وہ حضرت عبید اللہ بن عمرؑ کا واقعہ ہے حضرت عبید اللہؑ نے ہر مژان، جفینہ اور بیت ابی الولوہ کو قتل کر دیا تھا۔ یہ فاقہ مسلمانوں کے لئے ایک نہایت کڑی اور مالت خلافت ملتے ہی سہی آزمائش تھی ابوالولوہ وہی شخص ہے جس نے حضرت عمرؑ کو شہید کیا۔ حضرت عمرؑ نماز پڑھانے کے لئے بڑھ کے اُس نے آپ کے دو شاخ انہر گھونپ دیا۔ لوگوں نے اسے گھر لیا لیکن قبل اس کے کچھ سوال و جواب ہوتا اس نے خود کشی کر لی۔ ایک شخص کا بیان ہے کہ وہ ابوالولوہ ہر مژان سے ملا تھا۔ ہر مژان مسلمان ہو چکا تھا۔ جفینہ عیسائی تھا۔ وہ تینوں بڑی مازدارانہ سرگوشیاں کر رہے تھے اور یہی خبر جان کے ہاتھوں میں تھا۔ جس نے وہ اسٹ پیٹ کر دیکھ رہے تھے۔ جب وہ شخص ان کے قریب پہنچا تو وہ ہٹرے ہو گئے اور خبر جان کے ہاتھ سے گر پڑا۔ پھر حال جب حضرت عمرؑ وفات پائی گئی تو حضرت عبید اللہ بن عمرؑ نکار ہبرات ہوئے آئے اور ہر مژان کو قتل کر دیا۔ راویوں کا قل ہے کہ جب ہر مژان کو تلوار لگی تو اس نے کہا "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ"۔ اس کے بعد حضرت عبید اللہ جفینہ کے ہاتھ گئے اور اسے بھی قتل کر دیا۔ راویوں کا بیان ہے کہ جب اسے احسان مرگ ہوا تو اس نے اپنی آنکھوں کے سامنے صلیب کا نشان بنایا۔ بعد حضرت عبید اللہؑ ابوالولوہ کے گھر پہنچے اور سداں اس کی بیٹی کو قتل کر دیا یہ بات صحیبہ شہید ہے جیسی جو مسلمانوں کو نماز پڑھانے پر سامور تھے۔ انھوں نے مسلمانوں میں سے کسی کو بھی جا کے حضرت عبید اللہؑ کو روک دیں۔ چنانچہ حضرت سعد بن ابی وقاصؓ نے پہنچ کر انھیں قابو میں کر دیا۔ اور اس وقت تک نجھوڑا جب تک کہ ان کے ہاتھ سے تلوار پہنچیں لی۔ اس کے بعد حضرت عبید اللہؑ کو قید میں رکھا گیا تا انکل خلیفہ اس مقدمہ کا فیصلہ نہ کر سے۔

بہر حال ابھی حضرت عثمان رضی اللہ عنہی کی بیعت مکمل ہی نہ ہونے پائی تھی کہ انھوں نے حاضرین سے حضرت عبید اللہؑ کے ہاتھ میں شودہ کیا جھوپنے نے اپنا انتقام بغیر کسی واضح ثبوت کے خود ہی لے لیا تھا۔ حکومت کی اجازت کے بغیر انھوں

ایک مسلمان اور دو ذمیوں کو بغیر حکومت کے فیصلے کے ناتھ قتل کر دالا تھا چنانچہ بعض اہل بصیرت و فقہ بنو گول نے جن میں حضرت علیؓ بھی شامل تھے قصاص کا مشورہ دیا۔ کیونکہ حضرت عبید اللہؓ نے جیسا کہ آپ نے دیکھا خدا کی مقرر کردہ حدود سے تجاوز کیا تھا۔ مگر سببہ سے مسلمان یہ کہہ رہے تھے کہ کل تو عمر فارس کے گھر اور آج ہم ان کے فرزند کو قتل کریں؟ اس صحن میں کہا جاتا ہے کہ حضرت عمر بن العاصؓ نے حضرت عثمانؓ سے کہا تھا کہ خدا نے تعالیٰ نے آپ کو اس قصیر سے بچا لیا کیونکہ یہ حادث اس وقت رونما ہوا ہے جب کہ آپ نے پوری زمام اقتدار پنے یا تھیں نہیں بل تھی۔

اس مقدمہ کا حضرت عثمانؓ نے جو فیصلہ کیا تھا اس میں موڑھین نے اختلاف کیا ہے۔ بعض یہ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے قصاص کا فیصلہ کیا تھا۔ اور حضرت عبید اللہؓ کو پس پر ہر مزان کے حوالے کر دیا تھا کہ وہ اس سے اپنے باپ کا انقام کلے۔ اکثر موڑھین یہ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے فرمایا کہ ہر مزان اور عبید اللہؓ کے ہاتھوں دوسرے مقتولین کا طالی میں ہوں۔ میں اسے معاف کرتا ہوں۔ اور ویسی کی رقم بیت المال میں جمع کر لاتا ہوں۔ مؤخرالذ کو فیصلہ حضرت عثمانؓ کی سیرت کے میں مطابق ہے۔ وہ نہیں چاہتے تھے کہ پہنچنے عبید خلافت کا افتتاح ایک قریشی نوجوان اور دو ذمیوں کا خون رائیگاں جائے۔ لہذا، انھوں نے راہ عافیت کریں۔ مگر ساتھ ہی یہ بھی رہ چاہتے تھے کہ ایک مسلمان اور دو ذمیوں کا خون رائیگاں جائے۔ لہذا، انھوں نے راہ عافیت اختیار کی یعنی دیت کی رقم اپنی جیب سے بیت المال میں داخل کر دی۔ اور حضرت عبید اللہ بن عمرؓ کی جان بخش دی مانگ اس تفہیم کو غالباً سیاسی نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو یہ فیصلہ صحیح اور موذوں تھا کیونکہ مسلمانوں میں سے جسی نے یہ کہا تھا کہ کل حضرت عمر فارس سے گئے اور آج ہم ان کے فرزند کو کیونکہ قتل کر دیں، وہ خلیل پور تھا۔ اگر حضرت عثمانؓ حضرت عبید اللہ بن عمرؓ سے قصاص لئے جانے کا فیصلہ کر دیتے تو اس سے بھی عدی اور خصوصاً آئی خطاب کے دلوں کو ضرور اپنادیتی بنالیتے۔ اور اگر اس طرح معاف کرنے کے مقتولین کا خون بہا جی ہادا بہت اتو اس سے یہ تلقی اور انارکی کا کبھی نہ بند ہونے والا دروازہ کھل جاتا۔

لیکن یہ صرف ایک سیاسی قضیہ ہی نہ تھا بلکہ اقلائیہ دریتی تفہیم تھا اور سیاسی بعد میں۔ امام کو معانی کا حق صرف اسی شکل میں حاصل ہے کہ اس کی معانی سے دین کی حدود میں کوئی تعطیل نہ پیدا ہوتا ہو۔ اس طرح یہ بات سمجھ میں آجاتی ہے کہ سببہ سے متشدہ مسلمان حضرت عثمانؓ کے اس فیصلہ سے کیوں راضی نہ تھے چنانچہ بعض انصاری حضرت عبید اللہؓ کو ہمیشہ قتل ہر مزان کی بار دلاتے اور اس کے قصاص سے ڈلاتے رہتے تھے۔ زیاد بن عبیدالبیاضی شاعر جب بھی حضرت عبید اللہؓ سے ملتا ٹو اغصیں یہ اشعار سناتا۔

أَلَا يَا عَبْدِيَّةَ إِنَّ اللَّهَ مَالِكُ مُهَبَّتِ  
وَلَا مُلْجَأٌ مِّنْ أَبْنَى أَمْرَى وَلَا خَلَقَ  
أَنْصَبَتْ كَمَا وَاللَّهُ فِي عَلَمِيْرِ حَلَّمَ  
خَرَّاً مَا دَقَّلُ الْهَمْزَرَانَ لَهُ خَطَرٌ  
عَلَى شَيْرِ شَيْرٍ عَيْرَ أَنْ قَالَ كَامِلٌ  
أَتَتَهُمُونَ الْهَمْزَرَانَ عَلَى عَمَرٍ  
نَقَالَ سَفِيْدَهُ، وَالْحَوَادِثُ جَمَّهُ  
نَعْمَهُ، أَتَتِهِمْهُ، قَدْ أَشَأَتْ وَكَنْ أَمَرَ  
ذَكَانَ سِلَامَ الْعَبَدِ فِي حَدَفِ بَيْتِهِ  
يُقْتَلُهُ وَالْأَمْرُ بِالْأَمْرِ يُعْتَبَرُ

ترجمہ) اے عبد اللہ تیرے لئے ان اندی (ہرزاں) کے بدال سے بھاگ نکلنے کے لئے نہ کوئی بچنے کی حجج ہے نہ خاکت کا مقام۔ نہ کوئی پناہ دینے والا ہے۔ بخدا تو نے نا حق خون کیا ہے، اور ہرزاں کا قتل ہر حال خطرناک ہے۔ بلاسی سبب اور ظاہر ثبوت کے صرف کہنے والے کے کہنے پر تم نے اسے قتل کر دیا، کیا تم ہرزاں پر حضرت عمرؓ کے قتل کی تہمت لگاتے ہو؟ — حادثات تو بے پناہ ہوتے ہیں — بیوقوف کہتا ہے کہ ہاں میں اس پر تہمت لگاتا ہے، اس نے قتل کا ایسا کیا سختا اور قتل کا حکم دیا تھا۔ قاتل خدا کا تھیار اس کے گھر میں عطا جسے یہ العث پڑھ رہا تھا، اور ایک ہات سے دوسرا کو قیاس کیا جاتا ہے:

جیب زیاد کی یہ حرکتیں بڑھ گئیں تو حضرت عبد اللہؓ نے حضرت عثمانؓ سے اس کی شکایت کی، چنانچہ انہوں نے خود زیاد کو اس حرکت سے منع کیا لیکن وہ ہازرا کیا، بلکہ خود حضرت عثمانؓ کے متعلق یہ اشعار نہیں: ۱۔

أَبِيَا عَمِّيِّ وَ عَبْيَدِ اللَّهِ رَهْنٌ فَلَا تَشْكُكْ بِعَثْلِ الْهَمْزَرَانِ  
فَأَعِلَّكَ دَنْ غَفَرَتِ الْجُبُرَمَ عَدْهُ وَ أَشَبَابَ الْحُكْمَ فَرَسَابَهَانِ  
لِتَعْقُلَوْ إِذْ عَقُوتَ بِغَيْرِ حَقِّيِّ  
فَمَالِكَ يَا لَذِي تَعْلِيِّ بِيَدَانِ

(ترجمہ) ابو عمر رکنیت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی)۔ اس میں لکھ ذکر کو کہ عبد اللہ ہرزاں کے قتل کے عومن ہیں

ہے۔ تم نے اگر پھر اس کے جرم کو بخشن دیا ہے لیکن جرم کے اسباب اس کا تعاقب کر رہے ہیں تاہم نے تاہق جو معافی دی ہے اس کے تم جیاز نہ تھے؟

اس پر حضرت عثمانؓ پھر ہم نے اور انھوں نے زیاد کو بلا کر سختی سے منع کیا چنانچہ وہ ہاڑا گیا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت علیؓ شنبی اسی خیال کے بنتے اور اگر وہ اپنی خلافت کے دوسری میں حضرت عبید اللہؓ کو پالیتے تو ان سے مزدہ انتقام لے لیتے۔ لیکن حضرت عبید اللہؓ خون عثمانؓ کا انتقام لینے والوں کے سہراہ تکل گئے تھے اور امیر معاویہؓ کی جانب سے لڑتے ہوئے سعین کی جنگ میں مارے گئے، جن لوگوں کو حضرت عبید اللہؓ کی چانجشی پھرستہ آڑا تھا ان کے مذکور ایک تو صریح قرآنی حکم تھا اور دوسرے یہ عیال تھا کہ حضرت عبید اللہؓ کو فقط اس لئے چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ خلیفہ کا بیٹا تھا حالانکہ اس نے ایک عجی نو مسلم اور دو نبیوں کو قتل کیا تھا۔ چنانچہ ان کے نزدیک اس عفو کے سبب سے گویا مسلمانوں کے مابین تفریق و امیاز روا رکھا گیا۔ کیونکہ حضرت عبید اللہؓ شریف تھے اور ہر ہزار عجی۔ حالانکہ خدا نے مسلمانوں میں کسی تفریق کو قائم نہیں رکھا۔ اس نے سب کے خون مال اور ناموس کی ممتازت دی ہے۔ قطع نظر اس سے کہ کسی کے آباؤ اجداد کیا تھے یا کوئی کس نسل سے تھا۔ تو گویا اس علیکی رو سے کچھ اس قسم کا احساس ہوتا تھا جیسے ذمی کا خون را لگان گیا ہو۔ حالانکہ دین نے اس کی حرمت اور اس کے حقوق کی حفاظت کا اقرار کیا ہے۔ غرض وہ ڈرتے تھے کہ اگر محالہ کو اس نہیں پر چلتے دیا گیا کہ خلفاء کے فرتندوں اور ظہاریوں میں جریں والنصار کے بیٹوں کو خود اپنی ہی مرضی سے انتقام لینے کا حق حاصل ہو اور وہ اپنی من مانی کارروائیاں اسی طرح کرتے پھریں کہ نہ اپنا معاملہ حکومت کے سامنے رکھیں نہ منتقم ہلیکہ کے خلاف کوئی دلیل حکم سپیش کریں تو اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ صورتِ حال بگھٹ جائے گی۔ عدل ناپید ہو جائے گا۔ نیز جہا دوسرے ہو گا۔ احکام دین پا مال ہو جائیں گے۔

ہم پھر اصل بحث کی طرف بجوع کرتے ہیں ہمارا خیال ہے کہ حضرت عثمانؓ کو امیر مسلمین ہونے کی حیثیت سے معاد کر دینے کا حق حاصل تھا۔ ساتھ ہی ہم یہ بھی اضافہ کرتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے معافی دے کر نہ کسی حکم خداوندی کو معطل کیا اور نہ ہر ہزار اس کے دلوں ساتھیوں کے خون کو رائیگان چھوٹا۔ بلکہ انھوں نے اپنی جیب سے خوب بہا بیت المال میں جمع کر افریا۔ ظاہر ہے کہ بیت المال ہی ان کا تہذیب اور ثنا۔ تاہم اس قسم کی معافی اپنے اندراں لوگوں کے مل میں شبہ پیدا کرنے کا سامان حمزہ رکھتی تھی جو دین کے معاملہ میں سکڑا و رہشند تھے۔ کیونکہ حضرت عبید اللہؓ کو تو ان کے جرم کی کوئی سزا نہ ملی تھی۔ اٹھضرت عثمانؓ نے اپنی حیثیت سے دیت ادا کسے حضرت عبید اللہؓ کو جرمائی کے بوجہ سے بھی سکدہ نہ کر دیا تھا۔ اگر حضرت عثمانؓ نے حضرت عبید اللہؓ کی چال بخشی کر کے خون بہا کی ادا ہیگی ان پا دران کے

قبیلہ پر لازم کر دیتے تو پھر بیشک حد بحال رہتی اور کوئی شخص ان کے فیصلہ کو تائید نہیں کی جس سے نہ دیکھتا۔ اور اگر آل خطاب پر کرم کرتے ہوئے انہوں نے دیت کی قسم اپنی گھر سے ادا کر دی تھی تو حضرت عبید اللہؓ بکر براۓ تعزیہ و تادیب تقدیم کر دیتے تھیں کہ خدا سے وہ اپنے گناہ کی معافی مانگتے اور اپنے جرم پر نادم ہوتے۔ اور اس امر پر انہیاں ایسا فسوس کرتے کہ انہوں نے جاہلیت کے جوش غیرت میں مبتلا ہو کر حکومت کی توبہن کی۔ اگر حضرت عثمانؓ بیہ طریقہ اختیار کرتے تو ان کے لئے اس الجھن سے مفر کی گنجائش نکل آتی۔ اور حضرت عبید اللہ جیسے تو اجاتا ان قریش کو معلوم ہو جاتا کہ مسلمانوں اور ذمیوں کا خون خدا اور حکومت کے نو دیک آتنا حرم ہے کہ جو بھی اس خون سے لا تھر گئے کام سے ضرور سزا ملے گی۔ خواہ وہ منزاحت ہو یا نام درگذسے ہو گر کام نہ لیا جائے گا۔ لیکن حضرت عثمانؓ نے تو حضرت عبید اللہؓ کو امن و فارغ البالی اور لذات زندگی سے بانحصار و خطر تمعنج کے موقع پر ہم پہنچاۓ رکھے ہے۔

بہر حال حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی سیاست کا آغاز اس واقعہ سے ہوا جو حرم نبی اور رفاقت پسندی کا سرچھ ہے جس میں ہر اس پہنچ سے گرتی ہے جو دلوں کو دکھائے بالخصوص عربوں کے دل، پھر اس میں سے یعنی، خاص طور پر بہادرین و فرزندان جہادگرین کے اس ممتاز طبقے کے دل۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ان کی اس حکمت عملی کو بعض لوگوں نے تو پسند کیا اور بعض نے ناپسند کیا۔ — الغرض حضرت عثمانؓ کی خلافت کا آغاز شک و شفہ اور اختلاف کے اس میں چلے واقعہ سے ہوا۔ اگر حضرت عثمانؓ کی جگہ حضرت عمرؓ ہوتے تو ان کے پاس کوئی قریشی نوجوان لایا جاتا تو وہ اس سے قطع نظر کرتے ہوئے کہ کہ کس خاندان کا فرد اور کس باپ کا بیٹا ہے یقیناً سنبھیگی سے کوئی ایسا فیصلہ کرتے جس میں حد فدہ اللہ کے نفاذ میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کا خوف شامل نہ ہوتا۔ بلکہ حضرت عثمانؓ کے اس فیصلے نے پہلے ہی قدم پر اپنی خلافت اور حضرت عمرؓ کے عہد خلافت میں ایک نمایاں فرقہ ظاہر کر دیا جس کا امتیازی نشان نبی اور حبہ رانی تھا۔

بایں ہے لوگوں نے حضرت عثمانؓ کے خلاف فیصلہ کر لے میں جلد بازی سے کام نہیں لیا، اور وہ جلد بازی کرتے بھی کیسے وہ تو خود اس باد سے میں حضرت عمرؓ کی احرار اشتمالیت کی وجہ سے مختلف اخیال تھے اور ان کا خیال تھا کہ ان کے اہل دعیال کی رعایت بھی مخونظر کی جائے۔ رسول خدا اصلی اللہ علیہ وسلم نے بھی حکم دیا تھا کہ شبہات کی صورت میں حدود کے نعاذ سے بچاؤ۔

لہ ہم ان واقعات پر تبصرہ یا تقدیر اپنی اطلاعات کی مبارکہ پر کر سکتے ہیں جو ہمیں تاریخ بھی پہنچاتی ہے۔ اور ہماری تاریخ جس حد تک قابل اعتماد ہے اس کا کسے علم نہیں۔ کم از کم صحابہ کیا ہر پر تقدیم کرتے ہوئے ہمیں قرآن کے دام کو ہاتھ سے نہیں پھوڑ سکتے ہیں۔

کی تکلیف کیا جائے ہو سکتا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے بھی حضرت عبید اللہؓ کو اسی شبیہ پر معافی دے دی ہو کہ اعفون نے اپنے والد کے صدر کی وجہ سے متلوپ الغفیر ہو کر یہ حرکت کر دی تھی، اللہ تعالیٰ نے بھی مسلمانوں کے لئے طاقت ہوتے ہوئے معاف کرنے کو پسند فرمایا ہے اور اس پہلو سے جدائی خیر کا وعدہ کیا ہے۔

موعظین کا بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ نے خلیفہ بنتے ہی سلطنت کے صوبہ جات میں چھیان روانکیں جن میں سے کچھ گوندگی چھیان تریادہ نہیں تو کم انکم حضرت عثمانؓ کی اس سیاسی حکمت ہمیں کی تصور یہ ضرور پہلیں کرتی ہیں۔ جبکہ وہ اپنے ابتدائی مہین مسلمانوں کے درمیان رائج گرنا چاہتے تھے اور جن پر وہ خود بھی کاربند تھے یہ مکاتیب مزدوس تھاں ہیں کہ انھیں یہاں حسج کیا جائے اور ان پر فتوحی دیر مطہر کی خود کیا جائے تاکہ نہیں یہ فیصلہ کرنے میں آسانی ہو کہ حضرت عثمانؓ اسکے مذکور کردہ الائچہ محل پر پورے ائمے۔

طبری کی روایت کے مطابق حضرت عثمانؓ نے شہر کے ادائیں میں اپنے عمال کو اس معنوں کے خط لکھئے: اما بعد اخراج نے ائمہ کو ریاست کا چاند مظاہر نگران بنئے کا حکم دیا ہے یہ حکم نہیں دیا گئے زکلہ و صدقات (ٹکیس)، اکھاکرنے والے بن جائیں، امیر مسلم کے پیش و امیر محصل نہیں تھے بلکہ ریاست کے محافظہ نگران تھے۔ لیکن اب کچھ ایسا معلوم ہو رہا ہے کہ حکام عناقظہ نگران بنئے کی وجہ سے حرف محصل بن کر رہے جائیں گے۔ اگر انہوں نے یہ رہ احتیار کی تو پھر حسیک امامت اور دقا کار شریہ مقطوع ہو جائے گا۔ یاد رکو اُس سے زیادہ منصفانہ اور مبینہ بہ عمل ہر زمیل یہ ہے کہ تم مسلمانوں کے احوال و واجبات کا خیل رکھو جو ان کا حق ہے وہ انھیں دو اور جان پر واجب ہے دلو۔ انال بعد اہل ذمہ کی نگہداشت کر دو جو ان کا حق ہے وہ انھیں دو اور جان پر واجب ہے اس کی آدائیگی کا انتہا پا بند بنا دو۔ پھر دشمن کا سامنہ بھی ہے جن سے تم نوبت پر نوبت دے جاؤ یہ تو رہتے ہو۔ ان پر فلیہ حاصل کر دو اور وفاتے عہد پر پابند رہو۔

یہ مقرر ساختہ جو حضرت عثمانؓ نے لکھایا یا کھوایا یا ظاہر کرتا ہے کہ انہوں نے اس میں کسی تکلف پاریک نہیں، اور خیال آئائی سے کام لئے بغیر عمل پر وردی ہے، اس میں عمال کو چار باتوں کا حکم دیا ہے۔ پہلی چیز یہ کہ وہ محصل کی وجہ سے عناقظہ نگران بن کر رہیں۔ یعنی حکومت سے ان کا مقصد غکوں کے ساتھ خوش معاملگی ہونے کے حکومت کو دو لمحتہ کرنا اور حکام کی خواہیں نہ ان افرادی کو پوڑکرنا — اس پہلو پر حضرت عثمانؓ نے بہت زیادہ زور دیا ہے اور باسیانگران و محصل کے الفاظ دہراتے ہیں جو ان کے اصرار پر دلالت کرتا ہے۔ اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں۔ حضرت عثمانؓ اسلام کا بنیادی مقصد واضح کرنا چاہتے تھے جو عوام کو شاہراہ فتوحات پر ڈالتے وقت اسلام کے پیش نظر تھا۔ وہ بنیادی مقصد سب

پہلے اصلاح تھا۔ کیونکہ اسلامی فتح جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کیا ہے تسلط و غلبہ کے لئے فتح نہ تھی بلکہ وہ نگرانی، ہربانی اور اصلاح کی خاطر فتح تھی۔

حضرت عثمانؓ احتراف کرتے ہیں کہ اس امت کے اولین امام، محافظ و نگران تھے۔ محصل نہ تھے۔ یہ ائمہ کون تھے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر و عمر و علی اللہ علیہما بھروسہ اس خطرہ کا اٹھا رکرتے ہیں کہ بادا ائمہ محافظ و نگران ہوتے کی بھائی محتسب بن کر رہ چاہیں۔ جس کی وجہ سے حیا و کا سلسہ منقطع ہو جائے اور اس کی جگہ ڈھنڈتی پیدا ہو جائے جو حنفی کو ہائی کر کے باطل دعیت پر کاربند کر دے۔ امامت داری کا رشتہ منقطع ہو جائے اور اس کی جگہ فریب کاری اور خیانت پاؤں چالے جس سے ائمہ اور محافظوں کے علاوہ حقوق سر باد ہو جائیں۔ تنجیج یہ ہو گا کہ لوگ باہم ایک دوسرے کو شک کی لگائے دیکھنے لگیں گے اور بالآخر ہو جائیں گے۔ نیز ان کے باہمی معاملات صاف گئی اور اخلاص کی بجائے ذریب دہکی وریا کہی پریمنی ہو کر رہ چاہیں گے۔ اگر وفا کا رشتہ منقطع ہو جائے گا تو غداری جگہ لے لے گی۔ جو لوگوں کو لامتا ہی شر میں ڈال دے گی، ان میں بھی انکے دمکروہ خود پسندی پیدا کر دے گی جس کی وجہ سے کوئی کسی کی حرمت کا پاس نہ کر سے گا۔ نہ ایک دوسرے کے وقار کو ملحوظ رکھے گا۔ بیشک حضرت عثمانؓ کا بیان طبقی کا روہی ہے جو رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر و عمر و علی اللہ علیہما کا طریقہ تھا۔

دوسری چیز ان ہدایات کی تفصیل ہے جو حضرت عثمانؓ نے اپنے عمال کے نام جائزی فرمائیں۔ یعنی تکمیل اشتہر عمل۔ ان معاملات میں بھی جو باہم مسلمانوں سے تعلق رکھتے ہوں اور ان میں بھی جو مسلمانوں اور ان کے ائمہ و حکام کے مابین ہوں لہذا، یہ جائز نہیں کہ حکومت کی وحشتوں کے خیال میں مسلمانوں پر نیادی کی جائے اور نہ یہ جائز قرار دیا کہ عامتہ المسلمين کی خاطر حکومت پر ظلم ہو۔ مزدوری تھا کہ مسلمانوں پر جو کچھ واجب ہو ان سے لے لیا جائے جو ان کا حق ہو اسکیں واپس کر دیا جائے کیونکہ حکومت کا مطلب ظلم نہیں۔ ذریکر زکرۃ کو استرایج کی دصولی میں مزدودت سے نیادہ سختی کی جائے۔ نہیں کہ لوگوں پر ان کے کسی معاملہ میں بھی جبر و تسلط بوار کہا جائے۔ بلکہ ایک عادلانہ طریقہ ہو جن کی رو سے نہ حاکم کو مزدیپنچہ نہ ملکوں کو۔ تیسرا چیز حقیقتاً بعینہ دوسری چیز ہے۔ لیکن اس کا خصوصی قیامت ان معاملات سے ہے جو اب ذمہ سے کئے گئے تھے۔ کیونکہ ابی ذمہ بھی صد کے اتنے ہی سحق تھے جتنے مسلمان۔ ان کے بھی دسی چوتھی تھے جو مسلمانوں کے تھے۔ اور جب تک وہ نیکی اخلاص اور وفا کے عہد سے کام لیتے ان پر بھی وہی فرائض عائد جوتے تھے جن کے مسلمان ذمہ دار تھے، لہذا یہ احتجاز نہ تھی کہ ان سے واجبی دستم سے زیادہ وصول کرنے کے ان پر ظلم کیا جائے اور شریہ احجازت تھی کہ انھیں ان کے حق سے نیادہ دعا میت دے کر مسلمانوں پر ظلم کیا جائے۔

چوتھی بات کا تعلق دشمنوں سے تھا۔ جن کا اتمال کو اپنے اپنے صورہ جات میں سامنا کرنا پڑ رہا تھا۔ ائمہ کی پدایاں و نصائح میں یہ بہایت نیجیت درج ہے کہ اسی داعلی ہے۔ اور یہ حضرت عثمانؓ کی اختراض دلکشی کیوں کہ حضرت عثمانؓ کی اختراض اور جدت طرازی کو پسند نہ کرتے تھے۔ اس بہایت میں انہوں نے دھی اہل کی انبیاء کی تھی جیسا کہ قوک بجید کی سو بی براٹ اور دو سکر مقلمات میں مندرجہ ہے، بہر حال حضرت عثمانؓ نے اپنے عمال کو فتوحات اور دشمن پر خلیفہ کا حکم تو دیا مگر اس شرط کے سامنہ کہ وقاریہ عہد کا رشتہ ہاتھ سے تھوڑے بیکوئے عہد کی تکنی کا حق دشمن کے معاملہ میں بھی نہ تھا۔ ان کا فرض تھا کہ وہ دعوت اسلام پیش کرتے۔ دعوت قبول ہو جاتی تو فہما، درست صلح کی پیشکش کرتے۔ اگر یہ پیش منظور ہو تو پھر رات ختم ہو جاتی ہے بیویوں دیگر اعلان کر دیا جائے کہ ہم اور تم دونوں ایک دوسرے کے خلاف کارروائی کرنے میں آزاد ہیں۔

بہر حال یہ سیاسی حکمت عملی جسے حضرت عثمانؓ نے اپنے عمال کے لئے متعین کیا تھا، حقیقتاً وہی سیاست تھی جو خود قرآن مجید کے لیے تھا اور حضرت عثمانؓ کے پیش نہ ائمہ بھی اس پر عمل پیرا رہے تھے۔

دفتر امکتوب اس طرح حضرت عثمانؓ نے اپنے خراج و صول کرنے والے عاملوں کے نام ایک مکتوب جاری کیا جس میں لکھا تھا۔

اما بعد خدا نے خلوتات کی تخلیق حق کے ساتھی ہے اور وہ صرف حق ہی قبول فرماتا ہے جن و صول کر د۔ اور حق کے بیٹے میں حق ادا کرو۔ ہر معاملہ میں امامت داری ملحوظ رکھوا اور سہیت اس پر کار بند رہو۔ قم امامت میں خیانت کرنے کی ابتداء نہ کرنا۔ ورنہ اس عمل کے باعث تمہارے بعد آنے والے خانوں کے چوڑم میں بھی تم پیاہر کے حصہ دلایا ہو گے۔ وفا بہت بڑی چیز ہے اپنے عہد پر قائم رہو، یقین اور ذمتوں پر ٹکرم و زیادتی نہ کرو، کیونکہ جو ان پر ٹکرم کرتا ہے خدا اس کا دشمن ہو جاتا ہے۔

یہ خط اپنے دل آدیت اختصار کی وجہ سے ملتا ہے انہی چیزوں پر زور دے رہا ہے اور اہنی ہاتوں کی طرف رغبت دلا رہا ہے جو پہلے خط میں درج تھیں، لیکن اس خط میں جوتا کیا دزور پایا جاتا ہے وہ پہلے خط میں نہیں۔ خدا نے ملعوقات کی تخلیق حق کے ساتھی ہے اور وہ حق کے سوا کچھ بھی قبول نہیں کرتا۔ لہذا، ائمہ کو چاہیے کہ وہ خدا کی محبوب چیزوں کے سوا درسری ہاتوں کے ندیم سے اس کا قرب نہ جائیں۔ اس لئے ان پر واجب ہے کہ وہ حق و صول کریں۔ نہ اس میں کمی کریں نہ زیادتی۔ حق ادا کرنے میں بھی زیادتی سے کام نہیں۔ اور نہ انحراف نہیں جیب وہ حق کو اس صورت میں واجب کر لیں تو پھر ان کا اولین فرض چیز ملحوظ رکھنا ان کے لئے ضروری ہو گا یہ ہے کہ لوگوں سے عاصل کی وصولی اور رفاه عام پر خرچ کرنے کے معاملہ میں امامت سے کام لیں۔ جو کچھ بچے اسے دیانت داری کے ساتھ خلیفہ کی تحریل میں دے دیں تاکہ خلیفہ اسے پوری ملکت کی رفاه ویسپود کے لئے خرچ کرے۔ بھی دبہ ہے کہ حضرت عثمانؓ عمال خارج کو متنبہ کر رہے ہیں کہ وہ اتنا

سے انحراف کرنے کی ابتداء نہ کریں ورنہ دہ اپنے اس انحراف کے سبب نہ صرف اپنا بلکہ اپنے بعد آنے والے ہیانیوں کے گناہوں کا ہار بھی اٹھائیں گے۔ امامت کے بعد حضرت عثمانؓ نے وفاتے عبد کا حکم دیا ہے۔ اس باتے میں بھی وہی تاکید دشمنت ہے جو امامت کے ضمن میں بیان ہوئی ہے۔ اس کے بعد ہیانوں الحمدلہ میتوں پر خلکم کرنے سے منع کیا ہے۔ اور خدا کے عتاب سے تباہ کیا ہے کیونکہ خدا ذمیوں اور ہیانوں پر فلم کرنے والوں کا دشمن ہے۔

یہ حکمت عملی بھی وہی ہے جس کی تعلیم قرآن مجید میں دی گئی ہے اور جس پر رسول اللہؐ اور آپؐ کے یہ حضرات الراکبۃؓ دعیرۃؓ عمل پیرا ہے تھے۔ غرضیک حضرت عثمانؓ نے اس مکتوب میں اپنے سپلے مکتوب کی طرح اپنی طرف سے کوئی اعتماد نہیں کیا تھا۔ کیونکہ حضرت عبد الرحمنؓ بن عوف کو انہوں نے یہی عہد دیا تھا کہ وہ کتاب اللہ سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور سیرت الراکبۃؓ اور عیرۃؓ کی پیری وہی کریں گے۔

**حضرت عثمانؓ نے سرحدی علاقوں کے سالاران جنگ کے نام جو چیزیں لکھیں ان کا مضمون یہ تھا۔**  
**تیسرا مکتوب** "اما بعد۔ وافع ہو کر تم مسلمانوں کے محافظاً اور پاسان ہو۔ حضرت عمرؓ نے تمہارے متعلق جو الوان وضع کئے ہیں وہ ہم سے تجھپر کر رہیں یا کہ ہمارے مشورے سے مرتب کئے تھے۔ لہذا، میرے پاس تھاہی طرف سے کسی قسم کے تغیر و تبدل کی خبر نہ تھی اسے درست خدا تھا اسے احوال کو دگر گوئی کر دیے گا اور تمہاری جگہ کسی اہم قوم کو منتخب کرے گا۔ تم اپنے مستقبل کا چاہوڑہ لو۔ میں اپنے فرائض و واجبات پر کار بند جوں جو خدا کی طرف سے مجھ پر علیہ ہوتے ہیں۔"

اس مکتوب کے مندرجات پر غور فرمائیئے اس میں جیسی شدت و حجم سے کام لیا گیا ہے۔ مہیل سالاران جنگ کی طرف بھی جانے والی تحریر کا لیسا ہی اسلوب ہوتا ہے۔ یہاں بالخصوص حضرت عثمانؓ کے اس طرزِ عمل پر غور فرمائیئے کہ وہ کس طرح حضرت عمرؓ کی سیرت پر پابند ہیں اس لئے کہ حضرت عمرؓ نے یہ نظامِ عامتِ المسلمين ہبھاہیں اور انصار بھی کے مشورے سے مرتب کیا تھا۔ خود حضرت عثمانؓ اس نظام کی ترتیب میں شامل تھے اور شریک صلاح و شورہ تھے۔ ہنچاچے سالاران جنگ کو تاکید ہے کہ حضرت عمرؓ کے مرتب کردہ آئین میں کوئی تغیر و تبدل نہ کیا جائے۔ نیز صورت تعلیل کی صورت میں انھیں بہ طرفی و تعزیزیکی دلکی دی ہے۔ کیونکہ وہ خدا کی جانب سے ہائے کردار فرائض کی تکمیلیات اور عمل دستور پر پھرست تھے۔ جو یا حضرت عثمانؓ انتظامی امور اور سیاسی و چیخی حکمت عملی میں سیرت عمرؓ پر کار بند تھے۔ اس طرح وہ حضرت عمرؓ کی اس حکمت عملی پر بھی کار بند تھے جس کی نکسے وہ عامتِ المسلمين کو اچھائی کا حکم دیتے، بھائی سے منع کرتے سنت موسوٰ شاہ پر عمل پیرا ہونے کی بہایت دیتے اور بہعت و تصنیع سے اجتناب کی تکفین کرتے تھے۔ اس امر پر ان کا وہ مکتوب ملالت کرتا ہے ہم انہوں نے صوبائی ہٹے شہروں اور علاقوں میں پڑھ کر سنائے جانے کے لئے چاری کیا مقاومین کا مضمون درج ذیل ہے:-

امالیعہ! ادھیع ہو کہ تم لوگوں نے ہوتی کی ہے وہ اسلام کے اقتداء اتہاں کی وجہ سے کی ہے۔ **چوہا مکتوب** لہذا، واجب ہے کہ دنیا کی حرم دہس تپیں تمہارے مقصد سے خافل نہ کرے۔ کیونکہ جب تم میں تین اور جمیع ہو جائیں گے تو اس میں بہت سرایت کر جائے گی۔ وہ تین چیزیں یہ ہیں۔ رفتات و نہت کی فراولی۔ دونہ بیویں کے بطن سے تمہاری اولاد کا بلوغ اور بہد و دل اور تجیہوں کی قریب خانہ — کیونکہ رسول اللہ نے فرمایا ہے کہ کفر عبیت (ابہام عدم فضاحت، غیر عبیت) میں پہاں ہے۔ لہذا جب لوگوں پر کوئی معاملہ صیہم اور گھبک ہو جائے گا تو وہ مختلف وجہت طرزی اختیار کریں گے ॥

بہر حال اس مکتوب سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت عثمانؓ سنت مور دش کی پاہنہ کی معاملہ میں حضرت عمرؓ سے کسی طرح بھی پچیپ نہ تھے۔ اور نہ وہ بدعت و تصنیع کے ہاتے میں حضرت عمرؓ سے کتر خالث تھے۔ کیونکہ وہ انھیں متوجہ کرتے ہیں کہ اگر انھوں نے فتوحات حاصل کی ہیں اور اتنی بڑی سلطنت کے مالک ہو گئے ہیں تو یہ صرف اصل اسلام کے اقتداء و اتہاں کی وجہ سے ہے۔ لہذا وہ انھیں مطلع کر رہے ہیں کہ کہیں دُنیا کی حرم دہسا انھیں اللہ کے مقاصد سے خافل نہ کرے۔ نیز انھیں وہ تین چیزوں سے ڈالتے ہیں۔ ایک تو یہ کہ کہیں نعمت و دولت کی فراوانی اور روزافزوں، آسمش و آسودگی انھیں بدعت ذکر دے۔ دوسرا یہ کہ دونہ بیویں کے بطن سے ان کی جگاد لاد ہو گئی وہ بالآخر ہو کر ان کے احوال کو پر گندہ نہ کرے۔ کیونکہ یہ تین بیویں کی میگوں میں خالص عربی خون نہ ہو گا بلکہ اجنبی ماقول کے خون کی آنینتری ہو گی۔ بیوی طور پر اقتداء و اتباع پر بدعت و جہد کو ترجیح دے گی۔ تیسرا یہ کہ دین میں وہ کہہ داخل کر دیا جائے گا جس کا دین سے کوئی تعلق نہ ہو گا۔ نیز سہل و آسان علم میں اس جہل و تصنیع کی آنینتری جو جائے گی جو بعویں اور تجیہوں کے اسلام انسے اور قرآن پر جنے کی وجہ سے میدا ہو گا۔ کیونکہ وہ لوگ نعمت لیاں کو اس کی صحیح شکل میں سمجھنے سے قاصر ہوں گے۔ لہذا، ان کے لئے تصنیع و اختراع کے سماں کو چارہ کارہ ہو گا۔ میرا خیال ہے کہ اس خط میں جس طرح حضرت عثمانؓ نے ان آفات کا نقشہ کیا ہے جن سے فتوحات کے یوں مسلمانوں کو دعو چاہو ناپڑا اس کی نظیری کسی دوسرا جگہ نہیں مل سکتی، واقعۃ ہوائی الہا ہی۔ عیش و عشرت کی فراوانی کے سبب مسلمان پرستی، خود رکھتے اور طبع کا شکار ہو گئے۔ اور تصنیع و جہد طرزی کا درود وہ ہو گیا ہے۔ بڑے خادث و نماہرے۔ ایک نئی نسل پیدا ہو گئی۔ ایسے لگا لعلہ ایذا ایش جو کچھ چیزیں تاریخ کوئی حقیقی شکل میں نہ سمجھا لہذا، ایک طرف نہ لفڑی اپنی حدود سے تجاوز کر گئی اور دوسرا طرف تشدید۔ نیچہ یہ ہوا کہ حقیقت ان نعمت شواروں اور تشریف پندوں کے درمیان پہنچ کر تقریباً مگم ہو گئی۔

یہ مقال جن کی طرف حضرت عثمانؓ نے یہ مکاتیب لکھے تھے حضرت عمرؓ کے عمال تھے جبکہ حضرت عثمانؓ نے ہم حضرت عمرؓ

کی وصیت کے مطابق ایک سال تک اپنے اپنے عہدہ پر بحال رہنے دیا تھا۔ اس سے زیادہ صحیح اور حرام و شفقت پر بنی مدت اور کیا ہر سکتی تھی کیونکہ حضرت عمرؓ کو یہ خدا کے خلیفہ مابعد اختیارات حکومت میتھے ہونے میں تعمیل سے کام لیتے ہوئے تھے کسی کی بڑھتی کرے گا اور کسی کی تقریٰ نتیجتہ ان تمام پروگراموں کا جنہیں عمال نے شروع کر رکھا تھا شیزادہ بکھر جائے گا اور اس طرح صوبائی شہری اور سرحدی علاقوں میں مسلمانوں کے امور کو نقصان پہنچے گا حضرت عثمانؓ نے اس وصیت کو تسلیم کر لیا اور اس پر پابندی ہے اور انھوں نے اپنے عہدہ میں یا اپنے عہد کے سال اقل میں عمال کو اس مکتب عملی کا پابند رکھا جس پر حضرت عمرؓ نے پابند کیا تھا جب خلیفہ منتخب ہوئے تھے تو یہی عمال برسر کر رکھتے، یہ وہ عمال ہیں جنہیں حضرت عثمانؓ نے اپنے مناصب پر برقرار پایا اور ان کی معزولی و تقریٰ کے باہم میں اپنے اختیارات کو اس ایک سال کے دروان تک ملتوی کیا۔

**حضرت عمرؓ کے مقرر کردہ عمال جنہیں حضرت عثمانؓ نے بحال کھا** اس وقت مکتوب کے حاکم تابع بن العاشر خداعی تھے اور نظر ہر ہے کہ وہ قریشی

دستے۔ طائف کے حاکم سفیان بن عہد الدالشی تھے وہ بھی قریشی نہ تھے۔ اور طائف تو دیسے بھی خاندان ثقیف کا شہر تھا صنانہ پریلی بن مئیہ مامور تھے جو نسل اور قریشی نہ تھے بلکہ بنی نواف بن عبد مناف کے حیلہ تھے۔ جند پر عبد الدین ابن ربیع تھے اور وہ تخریجی قریشی تھے۔ کوفہ کے ملکم مغیرہ بن شعبہ تھے جو ثقیف تھے۔ بصرہ کے حاکم ابووسی اشعری تھے وہ بھی قریشی نہ تھے وہ مصری نہ عدنانی بلکہ مینی تھے۔ مصر پر عمر بن العاص مامور تھے وہ قریش کی شاخ بنی سہم سے تھے جس کے والی عمیر بن سعد تھے جو انصاری تھے۔ دمشق پر معاویہ بن ابی سفیان مقرر تھے جو قریش کی شاخ بنی امیہ سے تعلق رکھتے تھے فلسطین پر عبد الرحمن بن عوف الداجن بیان میں تھے جو شی کی ادائیگی کا نام تھے۔ بھرپن اور اس سے متعلقہ علاقوں پر عثمان بن ابی العاص المشقی مامور تھے۔

بہر حال جیسا کہ آپ نے دیکھا ان عمال میں اکثریت ان کی ہے جو قریشی نہیں میں اور ان میں ایک بھی حضرت عمرؓ کے قبیلہ بنی عدی میں سے نہیں ہے حضرت عمرؓ نے عمال کی تقریٰ کو محض مصری یا عدنانی قبائل میں ہی محدود درکھا تھا بلکہ انھوں نے تمام عرب قبائل سے ایسے مسلمانوں کو منتخب کیا تھا جن کا اسلام اعلیٰ خوبیوں کا حامل تھا اور جن کے بارے میں ثابت ہو چکا تھا کہ وہ بذریعہ حسن اپنی ذمہ داریوں سے عہدہ بہاؤ گے اور جیسا کہ آپ کو معلوم ہے حضرت عمرؓ اپنے عمال کے دینی و دنیاہی سردوہمہلوں پر نگاہ رکھتے تھے۔ اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عمرؓ جب کسی کو معزول یا مامور کرتے تھے تو ان کے بیان عصیت کو کوئی دخل نہ ہوتا تھا۔

حضرت عثمانؓ نے جب مسند حلافت پرست مکن ہوئے تو انھوں نے ان عمال کو صوبائی شہروں اور علاقوں پر مقرر پایا اور ساتھ ہی انھیں ایک سال تک ان کے عہدوں پر باقی رکھنے کی وصیت بھی پائی۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے اس وصیت پر عمل کیا اور اپنی

خلافت کے سال اول میں کوئی تقریب یا معمولی ترکی اور سلطنت کے دوسرے عمومی معاملات میں توجہ دیتے رہے۔ حضرت عثمانؓ کی طرف سے دظائف اعظمیوں میں اضافہ کیا گیا تھا اور عہدہ عہدہ اور سہرہ زان کے فیصلہ تیریختنی میں اہمیت اور عامتہ المسلمين کے نام اپنے مکاتیب ارسال کرنے کے بعد انہوں نے جو سبک پہلا کام کیا ہے لوگوں کے عطیوں اور دظائف میں اضافہ کیا، یعنی انہوں نے عوام کے دظائف میں موسودہ ہم طبقہ صادیتے۔ حالانکہ ابھی حضرت عہدہ کی وفات اور حضرت عثمانؓ کو خلیفہ بننے ہوئے تو پورا ایک سخت بھی شہرا تھا اور کوئی ایسی نئی صورت حال پیدا نہ ہوئی تھی، نہ لوگوں کی مزدروں میں نہ بیت المال کی آمدنی میں کہ جو اس اضافہ کا جواز پیدا کر تی۔ اس سیاست کے متعلق کم سے کم جو کوچک کہا جا سکتا ہے وہ یہ ہے کہ اس طریقہ میں حضرت عہدہ کی بیت المال سے متعلق روشن سے قدرے اخراجات پایا جاتا ہے جو وہ اخراجات کتنا ہی تعداد کیں نہ ہو کیونکہ حضرت عہدہ کا اصول یہ بنا کر بیت المال سے صرف داشتی ہی رقم خرچ کرتے تھے جس کی مزدودت ہوتی تھی۔ اس اضافہ سے یہ بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ حضرت عہدہ کے خیال میں حضرت عہدہ مالی سیاست میں تشدد سے کام لیتے تھے اور وہ (حضرت عثمانؓ) اپنی جانب سے اس تشدد کو پسند نہ کرتے تھے۔ ان کا خیال بنا کر بیت المال میں جو کچھ ہے اس سے لوگوں کو ایسی خوشحالی پہنچی جا سکتی ہے جو انہیں عہدہ عہدہ میں میسر نہ تھی۔ گویا یہ عمل بالواسطہ ایک تعمید تھی جو وہ حضرت عہدہ کی بیت المال سے متعلقہ حکمت مہلی برکر رہے تھے۔

لیکن ہم کھری بات کیوں دکھیں؟ یہ کیوں نہ کہیں کہ حضرت عثمانؓ اپنی اس جدید حکمت مثملی کے ذریعہ عوام میں مقبولیت اور ان کے دولت میں جگپیہ اکرنا چاہتے تھے اور یہ اپنی عوام کی دولت کے بل بودھ پر، اس لئے کہ بیت المال خلیفہ کی ذاتی ملکیت نہیں بلکہ وہ مسلمانوں کی ملکیت ہے۔ یہ واضح کہ حضرت عثمانؓ نے اس مہمن میں بھی اپنے حق سے تجاوز نہیں کیا تھا۔ اگر مسلمانوں کو یہ تسلیم تھا کہ خلیفہ کو وظائف مقرر کرنے کا حق حاصل ہے تو انھیں یہ بھی تسلیم تھا کہ بیت المال میں کسی واقع ہونے پر خلیفہ اس وظیفہ میں بھی کر سکتا ہے اور اسی طرح بیت المال میں وسعت ہونے پر وہ وظائف میں اضافہ کا بھی یا از نہ ہوتا ہم یہ بات بھی واضح ہے کہ وظائف میں اس اضافہ نے ایک ایسا اعزاز کھول دیا جس کے بند کرنے کی کوئی شکل پیدا نہ ہو سکی کیونکہ جب خلیفہ کو یہ اختیار ہو گیا کہ وہ لوگوں کے خلیفوں اور ملکیوں میں اضافہ کرے تو پھر ان اضافوں اور وسعتوں کے لئے اس پر کوئی حد اور پابندی نہیں گاتی جا سکتی، اگر آج وہ عوام کے وظائف میں اضافے کر رہا ہے تو کل اسے یہ بھی حق حاصل ہے کہ وہ اسی قسم کی تو سیع خواص کے ساتھ بھی کرے اور اس کا لازمی تیجو یہ ہو گا کہ اختیازی سلوک، خصوصی رعایات اور جانبداری کی طرح پڑ جائے گی، جس کے بعد عوام کی دولت پر قابض ہونے کے لئے ہا ہمیک شکست در قابض اور ایک دوسرے

سے بڑو چاند کے نئے مقابله کے جذبات پیدا ہو جائیں گے حضرت عثمان خدا پر اپنے مال کے میتھے میں بناستگی لئے اور لارہ خدا میں بیٹھے خرچ کرتے تھے ملکی اور وسیلائی پر بھائیوں کی حرف کرتے اپنے تھے اور اس باعث میں ان پر کوئی مظاہرہ اور کوئی گرفت نہ تھی ابکان کا پیغمبر علیہ السلام کی اور اجر خیر کا مستوجب ہوتا تھا۔ لیکن حضرت عثمانؓ کا مال اتنی وسعت نہ رکھتا تھا کہ وہ عوام کو خوش کر سکتا یا اس سے وہ عوام کے وظائف میں اضافے کر سکتے۔ لہذا، احمد بن حنبل نے عوامؓ کے مال سے عوام کے وظائف میں اضافہ کر دیا اور اس طرح انہوں نے اپنے لئے اور عوام کے لئے ایک ایسا دو اوازہ کھول لیا جس میں داخل ہونے کا راستہ تو لوگوں کو ملتا تھا لیکن اس سے اپنے نکتادہ نہیں جانتے تھے۔

اندر میں حالات یہ کہنا ہے جہاں ہرگاہ حضرت عثمانؓ نے اپنی خلافت کے ابتدائی دور میں سیرت عمر فاروق کی پھر بھی پھریوں ہیں کی تھی اس لئے کہ بلا کسی محتول دبیر کے عھن خلافت مل جاتے کے سبب سے ایک دم و نیقوں میں اضافہ کر دیا سیرت عمرؓ کی پابندی نہ تھا لازماً وظائف میں اضافے سے عوام کو حضرت عثمانؓ پر کوئی احتراض نہ ہو گا۔ کیونکہ اس طرح تو ان کی ملکی میں تو سیئے کر کے انہوں نے عوام کے ساتھ سلوک اور احسان کیا ہے۔ اور لوگ اپنی دولت میں اضافہ کر کیجیں یہاں تھیں سمجھتے۔ بلکہ فطری طور پر لوگوں نے اس پر اظہار سیرت کیا ہو گا جب حضرت عثمانؓ نے خلافت پر مٹکن ہوتے ہی وظائف میں اضافہ کر کے انہیں حضرت عمرؓ کی شدت سے بھاٹ دلائی ہو گی اور اسپسی روزی کی دسحت دی ہو گی میں یہ نہیں کہتا کہ پہلے وہ کوئی میں تھے اس لئے کہ حضرت عمرؓ عظیم اور وظائف میں تنگی و انہیں رکھتے تھے۔ میں یہ کہہ رہا ہوں کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت عمرؓ کی متعصداً و متعقل فرائی کے بعد سیرت زیادہ فرائی و وسعت پیدا کر دی۔ حضرت عمرؓ نے زندگی سمجھ رہا اس آئی کریمہ کو اپنے لئے رسم برپائے رکھا۔

وَلَا تَجْعَلْ مِيَذَكْ مَغْلُولَةً إِلَى عَنْقَكَ وَلَا تَبْسُطْهَا أَشْدَى الْبَسْطَةِ فَتَقْعُدْ مَلُوْمًا مَحْسُورًا

نہ اپنے ہاتھ کو طوق گھننے والے (کوئی خرچ کے لئے دہڑھے ہی نہیں) اور اس کو ہاںکل ہی کھول دے اکبر دقت

خرچ ہی کرتا ہے) دندن تیجہ ہو گا کہ تم ملامت کے ہوئے پریشان و درمانہ ایک طرف بیٹھ جاؤ گے۔

حضرت عثمانؓ نے صرف وظائف کے اضافہ ہی پر اکتفا نہ کیا بلکہ بھول میوں میں انہوں نے پہلی بار مسماٹی شہروں سے بھی دفود طلب کئے جس کا مطلب یہ ہے کہ انہوں نے ماخت علاقوں کو بھی دعویٰ دی کہ وہ وظائف والعامات لیتے کے لئے ان کے پاس آئیں۔ بیت المال کی رقم کے خرچ کرنے میں یہ ایک ایسی فرائی تھی جیسی کہ حضرت عمرؓ نے تکمیل ارادہ کیا تھا اور تکمیل اس کے متعلق صوچا تھا۔ حضرت عمرؓ ماء رمضان میں اہل مدینہ کو ایک خاص وظیفہ جو ایک درہم یومیہ مخالکیا کرتے تھے، صرف اجہات المؤمنین رضی اللہ عنہم کو دو درہم یومیہ ملتے تھے۔ اس سے لوگ اپنے ادارے اہل و خیال کے لئے ایک قسم کی

و سعیت پائتے تھے حضرت عمرؓ اس روزیتہ کو مہمنی دسترخوان یا لگکر خانہ پر ترجیح دیتے تھے کیونکہ اس طرح لوگ اپنی مرمنی کے مطابق اس رقم سے اپنے لئے سہولت پیدا کر سکتے تھے۔ لیکن حضرت عثمانؓ کے خلیفہ ہوتے رہے ماه رمضان آیا تو انہوں نے دو رقم بھی جاری رکھی ہو جہاں حضرت عمرؓ دیا کرتے تھے اور اس کے ساتھ مسافروں اور اہل حاجت کے لئے دسترخوان عام بھی بھپا دیا۔

بیک یہ بہت بڑی نیکی اور ہر رانی ممکن۔ لیکن ساتھ ہی اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ اس سے لوگوں کے دلوں میں امیل ہا کے حصول کا لایحہ اور اس سے میں اذیث اتفاق کی پوسٹ بڑھ گئی۔ کیونکہ ہر شخص اس پر قادر نہیں کہ احتیاط و عناست سے کام لے اور دسترخوان عام پر اسی وقت کھانے کے لئے پہنچ جب اس کے سوا کوئی چارہ کا رہی نہ ہو۔ لیکن یہاں یہ حال تھا کہ بہت سے لوگوں نے بغیر کسی جھگک کے اپنے سالانہ دفاتر میں خلیند ماء و صیام کا بھی اضافہ کر لیا اور پھر مسافروں اور حاجتمندوں کی طرح دسترخوان عام سے باقاعدہ متسع ہوتے رہے۔ لیکن یہ حضرت عثمانؓ کی طرف سے لوگوں کے لئے اس تو سیع میں خیر کا پہلو بھی ہو لیکن اس میں بعض بہلوایسے بھی تھے جو سیاسی اور اخلاقی نقطہ نظر سے خطرناک تھے۔ نیز بعض ایسی تحلیلیں بھی تھیں جو کسی حد تک لوگوں کو بیٹھنی یا نامنزاگوئی کی دعوت دیتی تھیں کہ میں یہ طاقت بھی کہہ نا قدیم و مفتر منین کو یہ کہنے سے روکتا کہ اس گلابی سے ایک قسم کی شہرت طلبی مقصود ہے جس سے خلیفہ رعیت میں مقبولیت حاصل کر کے اس سجال میں سے ان کے دلوں کی تغیری کا آرزو ممکن ہے۔

حضرت عثمانؓ کی سعادت اسی حد پر قائم نہ تھی ابھی انہیں خلیفہ ہوئے کچھ بھی عرصہ گزرا تھا کہ انہوں نے صحابہ کیا کیا کوئی اس مقروہ و فلیپر کے علاوہ جو ان کے نام جاری تھا مختلف اتعامات دینے مشروع کر دیئے۔ چنانچہ ابن سعد کی روایات کے مطابق انہوں نے حضرت زبیر بن عوام کو کھوکھ کر دیئے جہاں حضرت علی رضا کو دولا کھو دیئم دیئے ساتھ ہی وہ قرض بھی معاف کر دیا جو انہوں نے حضرت عثمانؓ سے لیا تھا۔ ابن سعدؓ کی روایت کے مطابق جب حضرت زبیرؓ کو یہ رقم ملی تو انہوں نے لوگوں سے پوچھنا شروع کیا کہ رقم لگانے کا کون سا بہترین مصرف ہے جس میں وہ اپنے صلہ کی رقم لگادیں۔ چنانچہ انہیں بتایا گیا کہ وہ صوبائی شہروں اور ملائقوں میں مکانات تعمیر کرائیں۔

**انتظامی امور میں حضرت عثمانؓ کا حضرت عمرؓ سے اختلاف** حضرت عثمانؓ نے صرف مالی سیاست کیا بلکہ انہوں نے مذکورہ بالاتمام امور سے زیادہ خطرناک پالیسی میں بھی حضرت عمرؓ کی مخالفت کر دیا اور وہ یہ کہ انہوں نے صحابہ کیا کیا اور اہم اجائزت میں دی دی کہ وہ مجاز سے بکھل کر سلطنت اسلامیہ کے اندر جہاں چاہیں جائیں اور آکاہد ہو جائیں۔ حالانکہ

حضرت عمرؓ انہیں مدینہ سے باہر نہ جانے دیتے تھے۔ اور اپنی خاص اجازت کے بغیر کسی کو صوبجات کا ارجح ذکر نہ دیتے تھے۔ حضرت عمرؓ کہا کرتے تھے کہ وہ قریش کو فتنوں سے بچانے کے لئے سپاہ کنکریوں والی گھاٹیوں کے سرے پر کھڑے ہوئے ان کے خوبی سے پکڑ کر رکے ہوئے ہیں۔ لیکن حضرت عثمانؓ نے ان کی راہ سے یہ حائل ہٹا دیا۔

اب جبکہ حضرت عثمانؓ نے دنالافت میں اضافہ کر دیا بلکہ اس سے بڑھ کر صلات و انعامات کا سلسلہ چاری کر دیا۔ پھر ان صلات و انعامات پانے والوں کو تمام اخالی سلطنت میں بھیل جانے کی اجازت دے کر یہ موقع بھی دے دیا کہ وہ فتح پا عساکر اور منور عیت کے ساتھ رہنے لگیں تو پھر اس میں تعجب کی کون سی بات ہے کہ اس طبقہ کو ایک طرف تو فراوانی دست حاصل ہرگئی اور دوسری طرف ان کے ہم خیال پر وکار اور حامیوں کی جماعت میں اضافہ ہو گیا اور نیجتاً ان میں سے ہر ایک کسی نہ کسی گروہ کا سردار بن گیا اور وہ گروہ سمجھنے لگا کہ ہمارا سب دارالسلام ان کے امور کی تولیت کا سب سے زیادہ ختنار ہے۔ اور وہ اس موقع کی تلاش میں لگا رہا کہ وہ اپنے سردار کو مسلمانوں کا والی بناسکے؟

حضرت عثمانؓ کے لئے ان مذکورہ بالامکان تیب ارسال کرنے کے بعد کون سی چیز ہے جو انہیں عمل اسیرت عمرؓ والی کیڑا سے محفوظ کر لسکتی تھی، اس میں کوئی شبہ نہیں کہ حضرت عثمانؓ دین کے معاملہ میں مداخلہ کے قائل نہ تھے یہ بھی حقیقت ہے کہ حضرت عثمانؓ کو اپنی اس حکمت عملی میں سیرت ابویکہ وہ مورث نے کسی قسم کا تمہوں یا اہم کوئی اخراج نظر نہ آناتا۔ انہوں نے قصہ اذکر کی تکمیل کرتا چاہا تھا کہ ایکسی کی طرفداری کی تھی۔ انہوں نے تو لوگوں پر اپنی کے احوال میں سے توسعہ کی تھی۔ انہوں نے بیت المال بھرا ہوا پایا اور اسے زیادہ بھرنا مناسب نہ سمجھا۔ پھر اس میں کیا حرج تھا کہ وہ اس مال میں سے تھوڑا یا بہت ان صحابہ کرامؓ کو انعامات کی تکمیل میں عطا کر دیں جنہوں نے دین اسلام کی بنیادیں معتبر طور کی تھیں، اسلامی ریاست کی بناء ڈالی تھی جنہوں صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں بڑے کاری خانے انجام دیتے تھے اور بڑی محدودیوں، سختیوں اور آزمائشوں کے دور سے گزرے اور بے پناہ شدائد دلائل کے متحمل تھے تھے، اب جب خدا نے تعالیٰ نے اپنا وہ دھن سچا کر دکھایا اور دولت کی فرطانی و خوشحالی عطا فرمائی تو اس نعمت سے ممتنع ہوتے کا ان ہمہ اجریں بے زیادہ اور کوئی ختنار ہو سکتا تھا؟

یہ ٹھیک ہے کہ حضرت عثمانؓ نے پھیال خویش سنت مودودیہ کی مخالفت نکلی تھی بلکہ انہوں نے تو اپنی یہاں تکی سخاوت پر عمل پیرا ہو کر مسلمانوں کو خوشحالی عطا کی تھی صحابہ رسولؓ کو انعامات بخشتے تھے۔ ان میں سے کوئی بات بھی گناہ نہیں ہے بلکہ یہ امور تو سراسر مجملائی، نیکی اور احسان ہی احسان پر مبنی تھے بظاہر لوگوں کو بھی اس میں کوئی اعتراض نہیں تھا، انہیں دوست و خوشحالی نصیب ہو رہی تھی انہوں نے شہزادانا نہاد سے والپس کیا۔ ان میں سے کوئی بھی ایسا نہ تھا جسے مہاجرین میں سے

عہدِ عثمان کے متعلق مورخین کے بیان کا مطلب السابقون الا قلوب اور رسول خدا کے جملیں العد صحا کرامہ کو اغامات دیئے جانے میں کوئی اعتراض

ہو، اور میں سمجھتا ہوں کہ الحضرت عثمانؓ اپنی سخاوت اور صاحبیت کیار کو وسیع پیامبر پرکششیں دینے میں اسی حد پر ٹھہرے رہتے تو لوگ ان پر کوئی الام عائد نہ کرتے یہ ہے مورخین کے اس قول کا مطلب کہ خلافت عثمانی کا صدر اول رضا مندی، خوشحالی اور طہانت کا درختا، اور یہ کہ مسلمانوں نے حضرت عثمانؓ کی خلافت کو اس کی نری، سبولت پسندی، کتابش اور فیاضی کے سبب سے حضرت عمرؓ کی خلافت کے مقابلے میں زیادہ پسند کیا تھا، کیونکہ حضرت عمرؓ کی سیاست میں ایسی شدت سختی اور حرام و احتیاط کے عناصر بنتے چھپیں برداشت کرنے کے لئے بڑے صبر و استقلال اور حفا کشی و عرق رینی کی مزرودت تھی۔

بہتر ہو کہ ہم حضرت عثمانؓ کو ان کے سال اقل یا ان کی خلافت کے ان ابتدائی سالوں میں چھوڑ دیں جبکہ ان کی اس نہم و فیاضانہ پالیسی نے انہیں عوام میں نجوب و ہر دفعہ زینہ بنادیا تھا اور ایک نگاہ بان لوگوں پر ڈالیں جنہیں حضرت عثمانؓ نے اپنی پرکشافت و فرم سیاست سے جوڑتا اور ملانا چاہا تھا تاکہ عوام اندرون ملکا نکیں کہ آیا اس سیاست کے ذریعہ ان کے اعتدال احتلاط کو ختم کر کے انہیں جڑتا اور ملایا بھی جا سکتا تھا یا نہیں؟

## حضرت عثمان اور ان کی رعایا

طبری نے بہداشت سری۔ شعیب سیف عمارۃ ابن القعداع جس نبیری سے بیان کیا ہے کہ "حضرت عفر نے مہاجرین میں سے کامبر قریش پر یا بندی عائد کر کی تھی کہ وہ بلا اجازت اور تعین مدت، مدینہ سے باہر کسی علاقہ میں نہ جائیں۔ اس پا بندی پر قریش کو شکایت ہوئی۔ جب حضرت عفر نکان کی شکایت کا علم ہوا تو انھوں نے کہا "یاد رکھو کہ میں اسلام کی گمراہی کی عمر کے ساتھ تشبیہہ دیا ہوں پہلے ادھر جوان ہوتا ہے۔ پھر اس کے اگلے درودات نکلتے ہیں۔ پھر ان سے متصل چار مزید درودات نکلتے ہیں پھر اس کے نیکیے دانت نکلتے ہیں پھر وہ پھر پورا عمر پر پہنچ جاتا ہے۔ یاد رکھو اس عمر کے بعد پھر گھوٹری کی کامیابی باقی رہ سکتی ہے۔ یاد رکھو اسلام بھی ادھر کی طرح پھر پورا عمر پر پہنچ چکا

**قریش کے ساتھ طرزِ عمل** [امید ہی باقی رہ سکتی ہے۔ یاد رکھو اسلام بھی ادھر کی طرح پھر پورا عمر پر پہنچ چکا ہے۔ خبردار! قریش اللہ کے مال کو دوسرے بندگاں الہی سے ہٹا کر صرف اپنی تجھیں میں رکھ لینا چاہتے ہیں۔ میکن جب تک نہ من المخطاب زندہ ہے ایسا کبھی نہ ہوگا۔ لیکن مالوں میں سیلہ پتھر فل والی گھانی کے سرے پر قریشیوں کے لگے اور رکھ پڑے کھڑا ہوں تاکہ انھیں آگ میں نہ گرنے ددل۔"

طبری نے بہداشت سری۔ شعیب سیف اور محمد و طلحہ بیان کیا ہے کہ "جب عثمان ٹلیفہ ہوئے تو انہوں نے قریش پر وہ پا بندی عائد کی جو حضرت عفر نے کر کی تھی۔ چنانچہ وہ اکناف ملک میں پھیل گئے جب انھوں نے سلطنت کی وسعتوں کو دیکھا، دنیا ریکھی اور لوگوں نے انھیں دیکھا تو سہر وہ شفعت جسے اسلام میں کوئی نہ رگی وہ برتری حاصل نہ تھی اور گناہی کی نہ نہیں بہر کر رہا تھا ان سے جاملا، اس طرح ان قریشیوں کے اندگرد لیسے لوگوں کی جماعتیں بن گئیں جوان کی امیدیں بند حلنتے اور حوصلہ انزالی کرنے لگیں۔ یہ لوگ دل میں کہتے تھے کہ ابھی لوگوں کو حاکم بنتا ہے، ہمارا ان سے پہلے ہی تعارف ہو گیا ہے اور ہم ان کی جماعت میں شریک ہو گئے اور ان کے مقرب بن گئے ہیں ملہنہاں کے بسرا افتاد آئنے سے ہمیں فائدہ ہو گا، یہ تھی وہ بنیادی اور سپلی خارجی جو اسلام میں رہتا ہوئی اور یہی تھا دہ پہلا فتنہ تھا جس نے عوام کو اپنی زد میں لے لیا تھا۔

طبری نے ایک رداہت لواسطہ سری شعیب، سعیت بن عرا و شعیی بیان کی ہے کہ حضرت عمرؓ کی دفات ہوئی ہے تو اس وقت قریشی ان سے دل ہر داشتہ بوچھے تھے کیونکہ حضرت عمرؓ نے انھیں مدینہ میں بند کر رکھا تھا اور وہاں سے باہر نکلنے سے بوک رکھا تھا وہ کہا کرتے تھے "میرے نزدیک اس امت کے حق میں سب سے زیادہ خوفناک چیز قوم لوگوں کا اکناف سلطنت میں پھیل جانا ہے" اگر ان پا بند مدینہ مہاجرین حضرات میں سے کبھی کوئی جیگوں میں حصہ لینے کے لئے ان سے اجازت طلب کرتا تو حضرت عمرؓ یہ حجہ دیا کرتے تھے کہ آپ نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جو جہاد کئے ہیں وہ آپ کے لئے کافی ہیں آج آپ کے لئے جہاد سے یہ پور جہا بہتر ہے کہ نہ آپ دُنیا کو دیکھیں اور نہ دُنیا آپ کو دیکھیں" یہ عمل صرف مہاجرین مدینہ سے مخصوص تھا دیگر اہل مکہ اس میں شامل نہ تھے لیکن جب حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے یہ پابندی ہٹالی اس طرح یہ لوگ تمام سلطنت میں پھیل گئے اور حکوم ان کے اندگرد مجمع ہونے لگے اور یہ سبب ہے کہ حضرت عثمانؓ ان لوگوں میں حضرت عمرؓ سے زیادہ محبوب ہو گئے۔

**قریش کا قیف** حضرت عثمانؓ کی رہیاں ہم سے پہلے قریش کا ذکر کرتے ہیں اور تمہیں حضرت عمرؓ کا قریش کے ساتھ طریقہ اپنی آج کی زبان قریش تھا۔ میں بیان کرتے ہیں حضرت عمرؓ کو قریش کی جانب سے اور قریش کے حق میں جس قیادہ المُرْثیہ کا خط و تھا انہیں اور سے خدا۔ کیونکہ حضرت عمرؓ قبائل عرب میں قریش کے مقام کو کھا تھا، جانتے تھے۔ وہ قریش کے بیضو طائف کو کنڑ و جبل پہلو قل بے خوبی آگاہ تھے۔ قبیلہ قریش جس میں خود حضرت عمرؓ نے پورا دش پائی تھی دعوتِ اسلام سے قبل اپنی قوت اور کمزوری کی وجہ سے ممتاز تھا۔ قریش کی قوت کا سرچشمہ خاڑہ کعبہ کے ارگردان کی آبادی اور مناسک حج کی تولیت تھا جس کے باعث وہ تمام عربیں پر پسلط اور حکمرانی کیا کرتے تھے اور ان امور کی بدولت وہ خود میں ایک الی امتیازی شان پاتے تھے جس میں دوسرے کوئی قبیلہ ان کا بہتر کیا نہ تھا۔ انھیں اپنی برتری استقراریت پر گھنٹہ اور ناز تھا۔ پھر تمام عرب نے بھی ان کی اس برتری و استقراریت کو مستقہ طور پر تسلیم کر لیا تھا۔ اس برتری کا سبب ان کا جنگی تقدیق یا تواریکی طاقت میں امتیاز نہ تھا کیونکہ قریش کوئی جیگجو قبیلہ نہ تھا بلکہ ان کی اس بیانیت کا منبع مذہب اور مذہب کے جھوٹے بیٹے مسائل کی واقعیت پر مبنی تھا۔ ان کی قوت کا دوسرا سرچشمہ ان کی وہ فویسیع تجارتی تھی جو عربیں کی تمام تجارتیں پر جا دی دی غالب تھی یہ ذیسیع تجارت بھی انھیں اسی حرم اور کعبہ کے نواحی میں آباد ہونے کی وجہ سے حاصل ہوئی تھی مان ہے ولتوں نے اس قبیلہ کو الی ایسی ذہانت تبدیل کیا اور اولو المعزی بخش دی تھی جو قبیلہ و ثقیلت کے مساواہ تھی تمام عرب کے پاٹھوں میں سے کسی اور کو میسر نہ تھی۔ قریش مشرقی بعید اور مشرقی قریب کے مابین تجارت کی وجہ سے ایک رشتہ قائم کئے ہوئے تھے اور اسی بنار پر وہ مشرق و مغرب بلکہ روم و ہند کے مابین تعلقات قائم کئے ہوئے تھے۔ اس تجارت نے

قریش کو بہت عظیم مالی فائدوں سے زیادہ دنیاوی تجربے سکھا تے۔ کثرت دولت نے قریش کو حرص۔ محافظت نہ خوش تدبیری اور مال سے زیادہ سے زیادہ نفع حاصل کرنا سکھایا۔ مسلسل تجربات اور اقوام عالم سے ارتباط و اخلاق اتنی مختلف ہو دیا کے علاقوں کی سیر و سیاحت تے انھیں مشکلات کا مقابلہ کرنے انسان پر قابو پا لیتے ہیں ماہر نہادیا۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ بالآخر یہی ہمیں تجربہ تھا کہ قریش مہایت پختہ کار بڑا چالاک و ہوشیار اور حیلہ ساز قبیلہ بن گیا تھا۔

ان تمام امور نے قریش کو بے حد بلند بہت اور طامن بنا دیا تھا۔ اسی چیز نے انھیں تامماً فتنہ و ناسازگار حالات میں استقلال سے کام لے کر مشکلات پر قابو پانے اور دشواریوں کو مستخر کرنے کا ہو گر بنا لیا تھا، یہی نہیں بلکہ ان امور نے قریش کو اس سے بھی زیادہ خطرناک حد تک بڑھا دیا تھا جس پر منہج پنے کے بعد انھوں نے مسلمان اقدار کو حقیر سمجھنا شروع کر دیا تھا وہ لوگوں کے محترم عقائد و دعویٰ کا مستخر ہاتھ لگے تھے وہ فری یا دیر یا بہ منفعت کی خاطر ہر شے کو جائز قرار دے رہے تھے۔ ان کی چالہاڑی اس حد تک وسعت اختیار کر چکی تھی کہ باد جو دا اس کے کامیں مذہب سے قطعاً کوئی تعلق اور لگاؤ نہ تھا وہ عرب والوں کو بھی بتاتے رہے کہ وہی اکیلے مذہب کے محافظ دامین ہیں۔ سردار ان قریش کے نزدیک اگر مذہب کی کوئی وقعت تھی تو یہ کہ وہ ایک دسیلہ ہے نہ کہ غایت۔ ان نصیب شدہ بہوں کے بارے میں ان کا بھی خیال تھا کہ وہ نعیزی کا نے اور افتخار پھیلاتے کے ذریعہ ہیں اور اسی گویا ہر قریشی سردار ایک خوب غرض حملیں، دورانیں چالاک اور انتہائی مدد سیاست دان تھا۔ وہ جانتا تھا کہ ہجوم مشکلات کا کیونکر سامنا کرے اور کس طرح ابتلاء و محنت کے چکل سے صبح دن مل نکل جائے۔

حضرت عمرؓ قریش کی اس نفیات اور جملہ حالات سے آگہ تھے۔ لہذا قریش اپنے بارے میں انھیں کوئی فریب نہ دے سکے۔ لیکن قریش کا قبولِ اسلام اور حکومتِ اسلام کے ساتھ ان کی دلداری بھی حضرت عمرؓ کو ان کی رائے سے نہ ہٹا سکی۔ یہی سبب ہے کہ حضرت عمرؓ نے قریش کی سیاست میں انتہائی احتیاط مسمی کام لیا۔ ان کے حق میں ترمی اور مہر بانی کو رواد رکھا۔ اور انھیں ہرگز یہ اجازت نہ دی کہ وہ من مانے طریق پر اپنی بے پناہ حرص اور دروس اور ادلوں پر قادر ہو جائی۔ اور نہ یہ موقع دیا کہ وہ بخود غلط ہو کر دوسروں کی توہین کریں۔ دیلیے حضرت عمرؓ فتنیت مہاجرین کے اتنے ہی معرفت تھے جتنے کہ رسول خدا صلیعہ ان کے مراتب کو بیان فرماتے تھے۔ چنانچہ وہ حب مراتب ان کا اعزاز و احترام ہوتا رکھتے تھے اور اپنی مخصوصی رعایات و عنایات سے انھیں سرفراز کرتے تھے۔ لیکن اپنی خلافت کے دوبلن انھوں نے کوئی ایسی شکل پیدا نہ ہونے دی جس سے قریش کو اپنی ملی آرزوؤں کے بر لانے کا موقع ملتا۔ خود ان کے اپنے الفاظ اس بارے میں سب سے بڑی شہادت ہیں کہ قریش کو اگل میں گرنے سے پچانے کے لئے ان کے لئے اور کرپکٹے ہوئے سیاہ گکروں کی گھائی

کے سرے پر کھڑا ہوں۔ اسی طرح جب کوئی ہماجر جہاد میں شریک ہونے کی اجازت طلب کرتا تو ان کا یہ جواب کہ آپ نے رسول خدا کے ساتھ جہاد کئے وہی کافی ہے۔ آپ کے لئے جہاد سے بہتر ہے کہ نہ آپ دنیا کو دیکھیں اور نہ دنیا آپ کو دیکھے بلکہ اس معاملہ میں حکم تین ثبوت وہ شدت ہے جس کا مظاہرہ انھوں نے حضرت خالد بن ولیدؓ کے حق میں کیا۔ بالآخر حضرت خالد نے چہرہ نبویؓ اور عہد پاک کر کرہا تھا میں اہل عرب اور اہل روم کے خلاف صفت آزاد ہو کر کارہائے نمایاں انہم دیکھتے انھیں معزول کیا اور ان کی نگرانی کی، صرف اس وجہ سے کہ وہ قریش کو سچی جانتے تھے۔ اور اس کی طرف سے بدگانی رکھتے تھے کہ وہ قوت کا فقط استعمال کرے گی، اسی سے ناجائز فائدہ اٹھانے سے ہار نہیں رہے گی۔ وہ آگاہ تھے کہ قریش میں اپنی کمزوریوں پر قابو پانے کی قدرت موجود نہ تھی۔ یہی چیز قریش کا کمزور پہلو تھی۔ کیونکہ اس کے سبب وہ اپنے آپ کو بڑا سمجھنے لگتے اور طور و کبریٰ کا شکار ہو جاتے تھے۔ اسی کے باعث وہ مال کی محبت اور لالج کرنے لگتے اور اسے ناحن لہنے کے درپے ہو جاتے تھے۔ یہی چیز انھیں خود غرضی کا سبق سکھاتی تھی۔ نتیجہ یہ ہوتا تھا کہ وہ زد دیاب منافع اور لذات پر امداد پڑتے تھے حالانکہ کبھی کبھی یہ لذات گناہ سے بھی ملوث ہوتی تھیں۔ یہی چیز انھیں حرص ہے پاپیاں کی راہ دکھاتی تھی۔ جس کے باعث وہ سپرحد کو عبور کر کے رسول کے مال پہنچا گا اور اس کا عادی اور علم و استبداد کا مرکب کر دیتی تھی۔ ظاہر ہے کہ جب حضرت عمرؓ ان سہا جریں سے اس قدر خالع تھے جو عرصہ تک رسولؓ کی محبت میں سچے اور جنھوں نے ہر مقام پر اور ہر صیحت کے موقع پر نہایت پاہدی کا ثبوت دیا تو ان قریشیوں سے جو بعد میں اسلام لائے حضرت عمرؓ کو لانما آتنا ہی بلکہ ان سے زیاد خطرہ ہو گا۔ کیونکہ ان میں وہ لہر رہے اور وہ جہاں بھی ٹھال تھے جبھوں نے بر صاد غیبت اسلام قبل نہیں کیا تھا وہ یا تو اسلام کے پڑتے کو جھکتا ہوا دیکھ کر طمع لالج کی وجہ سے مسلم ہوئے تھے یا پھر جب وہ مکہ میں چاروں طرف سے گھر گئے تو کہاں اسلام قبول کر لیا۔ ان دونوں اسہاب کی بنا پر اسلام لائے والوں نے دین اسلام کو اس نقطہ نظر سے نہیں دیکھا کہ وہ ایک ایسا دین ہے جس کا تعلق قلوب و صہیون سے ہے اور جس میں اللہ کے حقوق و فرائض کی پابندی لازم ہوتی ہے بلکہ انھوں نے اسلام ایک پڑے سو دے کی ہیئت سے دیکھا جیسے سو دے دہ کرتے رہتے تھے، انھوں نے اسے بھی ایک خطرناک اور جرأت مندا بنا اور اسی خیال کیا جیسے اقدامات وہ ملوماً اندرونی دیوریں عرب میں کرتے رہتے تھے۔ انھیں یہ بھی یاد تھا کہ جب رسولؓ نے انھیں اسلام کی دعوت دی تھی تو ان سے دینی حکومت لدار اخوی جو اسے خیر کا وعدہ فرمایا تھا۔ چنانچہ دینی حکومت تو سبھی کے خیال میں تھی لیکن آخر دی ٹوپ کا خیال محدود ہے چند کو تھا۔ اسی دینی خیال نلاپیں قبول اسلام پر آمادہ کیا اور یہی سبب تھا کہ انھوں نے جہاد و فتوحات کی گر انبار فرمہ داریوں کو بدوسرا نو گول کا طرح بلکہ ان سے بھی ایک تدم آگے رہ کر پرداشت کیا۔ ان میں بے میشتر بخلوص نیت یا نمائشی طور پر یہ چاہتے تھے کہ جنگوں میں

بڑھ جوڑھ کارہائے نایاں کا نجام دے کر دہ اس مردی کی تلاوی کر سکیں جو انھیں رسول خدا کی رحیت میں شرکیے غزوہات نہ ہو سکنے کی وجہ سے ہوئی تھی۔ یہی سبب ہے کہ جب عرب شاہراہ فتوحات پر گامز نہیں ہے تو یہ لوگ بھی ہر ایک مکانی استھانوں کے ساتھ بصنہ جوش و خردش بھرتی ہو گئے۔ ان میں سے بیشتر متاع دینوی کے طلبگار تھے، اور بہت ہی کم ثواب آتھ کے طالب تھے ان کے زمام درؤں سارے کو خیال مقاک وہ مخوب ہو کر معافی پانے والے (ملقاو) ہیں اس لئے فتح مکتے پہلے اسلام لا کر کارہائے نایاں انجام دینے والوں سے وہ کم مرتبہ ہیں، یہ خیال انھیں دل ہی دل میں جلاتا اور غصہ دلاتا رہتا تھا اور ان پر دبی کیفیت طالی کرتا تھا جسے ہم آج کل کی زیان میں احساس کرتے ہیں۔ پھر انھیں یہ بھی معلوم مقاک کہ ان کے بارے میں حضرت عمرؓ کی مخصوص لائے کیا ہے اس خیال کی وجہ سے وہ حضرت عمرؓ سے بھی ناراضی تھے اور یہ بات انھیں جہاد میں پا مردی سے شدائد کا مقابلہ کرنے پر ایجاد تھی تاکہ وہ حضرت عمرؓ پر فراق ہر کر سکیں کہ ہماسے بارے میں آپ کی رلئے مبتنی برصواب نہیں۔ نیز وسرے لوگوں پر بلکہ ان سے پہلے اپنے آپ پر بھی اسی حقیقت کا الکٹا دک کر سکیں — ذیل کے واقعہ سے آپ کو اس خیال کی تائید ملے گی۔ کہتے ہیں کہ جب خالد بن ولیدؓ کے پاس شام کی ایک جنگ میں عکرہ بنی جہل نہلوں سے چوڑائے گئے تو انھوں نے اپنا سر حضرت خالدؓ کی ملک پر رکھ کر ان کی طرف دیکھتے ہوئے کہا۔ اب ختم (یعنی حضرت عمرؓ) سمجھتے ہیں کہ ہم شہادت کے طلب گار نہیں ہیں؟

فرصیک حضرت عمرؓ کا بیڑ زخیل تریش کے حق میں اس درجہ سخت تگیرانہ تھا کیونکہ وہ ان کی نفیات سے واثق تھے انھیں معلوم تھا کہ قدیش کسی چیز کو بھی جوان کے قبیلے میں آجائے مچوڑنے پر آمادہ نہیں ہوتے۔ اور ہر اس چیز کے لئے جوان کی دسترس سے باہر جو جوان لڑا دیئے گو تیار رہتے ہیں کہا جاتا ہے کہ رسول خدا نے حضرت عبد الرحمن بن عوف کو خاش کی وجہ سے رشیمی بہاس پہنچنے کی اجازت دی تھی۔ لیکن ایک نہ دز جب وہ حضرت عمرؓ سے ملنے آئئے تو ان کے ساتھ ان کا ایک رذکا بھی تھا جسی نے رشیمی قیفیں پہن رکھی تھی۔ حضرت عمرؓ نے اس کے کو دیکھ کر کہا کہ یہ کیا ہے؟ سا تھبھی اپنا ہاتھ قیفیں کے گریان میں ڈال کر مسے کارے نک چاک کر دیا۔ حضرت عبد الرحمن بن عوف نے کہا۔ کیا آپ کو معلوم نہیں کہ رسول خدا نے مجھے رشیم پہنچنے کی اجازت عطا فرمائی تھی۔ حضرت عمرؓ نے جواب دیا۔ ہاں، لیکن وہ احتجانت صرف تھیں تمہاری بیماری کے پیش نظر دی گئی تھی تمہارے بیٹے کے لئے نہیں تھی۔

حضرت عمرؓ کو سہا جریں کی طرف سے تو اس خیال کے تحت خطرہ رہتا تھا کہ کہیں وہ رسول اخدا کی دی ہوئی اجازت نہ ہو۔

سے ناجائز فائدہ اٹھا کر حدستے نہ بڑھ جائیں مگر غیرہماجین قریشیوں سے انھیں اس لشکر طریقہ تھا کہ کہیں وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جن چیزوں کو منع کیا ہے ان میں بھی دسعت پیدا کر کے ان سے فائدے حاصل کرنا شروع کر دیں۔ غالباً بھی سبب ہو گا کہ حضرت عمرؓ نے عام مسلمانوں کو خلیفہ محفوظ رکھنے کے لئے حضرت معاویہؓ کو بھری لڑائیوں کی اہمیت نہ دی جس کی اہمیت بینے کے لئے حضرت معاویہؓ پر ہا حضرت عمرؓ ہے تھا منے کرتے تھے کیونکہ حضرت عمرؓ کو اس اعلام میں وہی قریشی خطرپذی کا گھان گزرتا تھا جس میں قریشی بغیر تکچکا ہے کہ کہ جاتے تھے حضرت عمرؓ کا خیال تھا کہ انھیں لازماً امامتہ اسلامیہ کو قریشی کو چواؤں کی خطرپذی سے بچانے رکھنا چاہیے۔ پہلے ہم بیان کر آئئے ہیں کہ خلافت ابی ہرثے نے قریش کو اچانک اسقراطیت سنجیں دی تھی جو اس کی تقدیم اسقراطیت کا نعم الہل تھی حضرت عمرؓ اسی اسقراطیت سے خالق تھے۔ اور ان کی حدبندی کرتے رہتے تھے تاکہ اسے بے راہ روی سے روکا جائے۔

حضرت عثمانؓ پر جس رہایا کی تھی ان پڑپی تھی قبیلہ قریش اس کا ایک حصہ تھا، حضرت عثمانؓ کے لئے صرف دہی راستے تھے۔ تیسرا کوئی شکل رکھتی پا تو وہ حضرت عمرؓ کی سی رکھتی اور بندش سے کام لے کر زمانے مہاجین کو پابند مددیہ رکھتے اور قریشی عوام کے حق میں اسی بدگانی کا منظاہرہ کرتے جس کا اظہار حضرت عمرؓ کرتے تھے۔ قریش کے بزرگوں اور نوجوانوں کو ان کی حدود میں مقید رکھتے اور حکومت و امارت کو اپنی شرط کا پابند کرتے جن کی پابندی حضرت عمرؓ کرتے تھے یعنی حکومت کے ہدایتے ہیں کو دینے چاہیں جو ان کی ذمہ داریں انہم دینے کی قابلیت و استعداد رکھتے ہوں اور اس میں تمام عرب ہی نہیں بلکہ جلد مسلمانوں کو براہ کام موقع دیا جانا۔ دوسرا راستہ یہ تھا کہ وہ ترمی اختیار کرتے قریش کو من ملائی کرنے کی بھی دیتے۔ بلکہ انھیں یہ اجازت ہو کر وہ طبع دہکس خطرپذی اور خود فرضی کے انتہاء سند میں غوطہ نہ ہوں لے گے چل کر ہم دیکھیں گے کہ حضرت عثمانؓ نے پہلی راہ کی بجائے طوعاً یا کر بارہ دسری راہ اختیار کی۔

حضرت عثمانؓ کی رعیت کا دوسرا فریض النصار تھے۔ اسلام میں انھیں جو مقام حاصل ہے وہ سب جانتے ہیں خدا کے تعالیٰ نے قرآن میں ان کی جو تعریف کی ہے وہ محفوظ ہے اور رسولؐ خدا نے ان کی رعایت کا حکم دیا وہ بھی سب پر عیال ہے۔

**جماعت النصار** یہ آپ دیکھ پچے میں کہ حضرت ابو بکرؓ کے "امامت قریش میں ہوگی" بیان کرنے کی وجہ سے انصار خلافت سے محروم ہو گئے تھے۔ یہ بھی آپ کو معلوم ہے کہ حضرت ابو بکرؓ نے النصار سے فرمایا تھا "ہم امیر ہوں گے اور تم وزیر ہیں" چنانچہ حضرت ابو بکرؓ النصار سے اسی طرح مشورہ لیتے رہے جس طرح مہاجین سے

یتے تھے، حضرت عمرؓ کا بھی بھی اصول رہا، حضرت عثمان نے بھی ان سے مشورہ لیتے میں کوتاہی نہ کی، لیکن یہ الہمہ ثلاثة الفصار میں سے صرف صحابہؓ کرامؓ سے مشورہ لیتے تھے۔ لیکن انصار کے وہ نوجوان جنچیں حضرت ابو بکرؓ کے عہد میں کوئی اہمیت حاصل نہ تھی اور حضرت عمرؓ کے عہد میں انھوں نے بہرہن سبھالنا مژد رکھ کیا تھا اور عہد عثمانؓ میں تو وہ سچوئی خود بکرو و خود مشناس ہو رکھنے ایسیں کوئی ایسا امتیاز حاصل نہ تھا جو انھیں دوسروں سے فائز ثابت کرتا۔

حضرت عمرؓ نے دالیوں اور عالموں کی قدری کے ہائے میں یہ اصول بنارکھا مخاک عہد سے نقطہ قریش تک ہی محدود نہ رہیں۔ بلکہ تمام قبائل عرب کو مد نظر رکھ کے اختیاں عمل میں لایا جائے۔ اگر حضرت عمرؓ زندہ رہتے تو بیان اور ان نوجوانوں پر یہ بات واضح کر دیتے کہ حکومت ان کے ہن میں کوئی بھی نہ کرے گی انھیں بھی دوسرے لوگوں کی طرح تمام حقوق حاصل ہوں گے خصوصاً انھیں ان کا حق ولایت و حکومت بھی حفظ و مردی گا۔ بیشک انصار کے شیوخ اور عظاماء حضرت ابو بکرؓ کی رائے اور حضرت عمرؓ کے طرزِ عمل کو بغلوں خاطر پسند کرتے تھے، لیکن اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ انصاری عوام بالخصوص ان کا نوجوان طبقہ قریش کی اس جدید اسقراطیت سے بیزارا دل پر داشتہ تھا، وہ جانتے تھے کہ انھوں نے ہی بید کے میدان میں اسلام کی خاطر قریش کو مارا تھا اور درہی عہدہ جریں کے سہراہ نئی مکہ میں شریک تھے۔ اگر انصار کو کوئی شے تسلی دیتی تھی تو یہ بات کہ حضرت عمرؓ قریش کو خوب ذہائے رکھتے تھے اور انھیں دوسرے مسلمانوں پر کوئی ترجیح نہ دیتے تھے، حضرت عثمانؓ کی خلافت کے بعد انصار کا موقعت ان کے ہائے میں اس امر پر مخصر مخاک وہ قریش کے ساتھ کیا طرزِ عمل اختیار کرتے ہیں، یعنی کہ اگر وہ حضرت عمرؓ کی سیرت پر کامبند رہتے ہیں تو انصار کو بھی دوسرے مسلمانوں کی طرح امور دینیوں میں سے ان کا حجمتہ ملٹے کی امید ہوتی۔ اور اگر وہ قریش کو دوسروں پر ترجیح دیں گے ان کی جانیداری کرتے ہوئے انھیں زیادہ عزیز رکھیں گے تو پھر انصار یہ سمجھنے پر مجبور ہو جائیں گے کہ قریشی اسقراطیت نہایت سرکش و خود غرض ہے اور قریش کے مقابلہ میں ان کی جیتیت مغلوب ہوں اور عکس میں کسی ہو گئی نہ ان لوگوں کی جو امامت کو چھوڑ کر باقی نام امور میں قریش کے ساتھ برابر کے شریک ہوں۔ آگے چل کر آپ دیکھ لیں گے کہ حضرت عثمانؓ نے بخشی یا پہ بھدی قریش کو دوسروں پر ترجیح دی۔ جس نے انصار کو سخت صدمہ پہنچایا اور ان کی اس بخشش کا بعد میں ہونے والے قتلہ و فساد اور اس کے نتائج و عواقب میں بہت بڑا ذلیل تھا، حضرت عثمانؓ کی رعیت کا تیر ازین عرب کے عوام تھے۔ یہ وہ لوگ تھے جو طوعاً یا کرہاً اسلام لائے اور حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ نے ایسیں معکرہ ہائے فتوحات کی جانب دھکیل دیا۔ وہاں ان سے جو کچھ بین پڑا عرب کے عوام اسکو نے کیا۔ اس کے بعد وہ محرومہ شہروں اور سرحدی علاقوں میں آباد ہو گئے تاکہ ایک جانب وہ مسلمانوں کے پیٹے آٹوں کرائھیں دشمن سے محفوظ رکھیں اور دوسری طرف وہ لشکر میں شامل ہو کر آگے بڑھتے

ہیں اور دشمنوں کا علاقہ فتح کریں۔ یہ دہی عرب سنتے ہیں یہی اسلام نے مکمل مساوات کا وفادہ دیا تھا کہ کسی کو کسی پر قویٰ۔ کفایت اور صرداز دار محنت کشی کی فضیلت کے سوا اور کوئی فضیلت حاصل نہ ہوگی۔ یہ دہی لوگ بننے ہیں حضرت عمرؓ اسلام کا خامہ موارد کہا کرتے تھے۔ اہنی نے دسیع علات تسبیح کرنے تھے۔ دشمن کو زیر کیا تھا۔ اور دین خدا کو آفاق میں پھیلایا تھا۔ اسی نے صورت وہ خدار تھے کہ حاکیت کے معاملہ میں کسی کو ان پر تسبیح نہ دی جاتی۔ بایس ہمروہ بننے نئے مسلمان ہوئے تھے اور یہ دہی جاہلیت سے قریب تر تھے ابھی وہ اپنے دور جاہلیت کے ہاہمی جھگڑے تسبیبات مفاخرت حسیب نسب اور مال دو دوستیں یا ہمیں خود مقلبے بھی نہ بھونے تھے۔ ان دیرینہ مفاخر جاہلیت کے علاوہ ان میں کچھ جدید مفاخر بھی شامل ہو گئے تھے جو قدیم مفاخر سے زیادہ خطرناک اور اسہم نتائج کے حاصل تھے۔ ظاہر ہے کہ ان لوگوں کے لئے مسونعن و مناسب سیاست وہی تھی جو ایک طرف قوانین کی جاہلیت کو نابود کر دیتی اور دوسرے انھیں خالصتاً اسلامی رنگ میں رنگ کریں ثابت کرتی کہ خدا نے ان کے ساتھ امداد و عدل کے جو وعدے کئے ہیں وہ سب پڑھیں حضرت عمرؓ تو پوری طرح اسی راہ پر گامزد رہے۔ انھوں نے جاہلیت کا حتیٰ الوسیع مقابلہ کیا یہاں تک کہ وہ ان شعراء کو بھی ڈلاتے ہیں ملکاتے رہتے تھے جو جاہلیت کے واقعات پر مشتمل اشعار سناتے تھے یا جو اپنے کلام میں جاہلیت کے آثار کا ذکر کرتے تھے حضرت عمرؓ نے صوبہ جات میں معابرہ کرام میں سے کئی بزرگوں کو معلم مقرر کر کے بھیجا جو دہاں کے باشندوں کو قرآن مجید پڑھاتے طریق سنت سمجھاتے دین میں تلقہ کی استعداد عطا کرتے اور اس طرح انھیں خالص اسلامی تربیت دیتے تھے۔ علاوہ اذیں حضرت عمرؓ ایک فرنی کو دوسرے فرین کے مقابلے میں کوئی امتیاز نہ دیتے تھے اور نہ حکومت کے مناصب کے صحن میں ایک قبیلہ کو دوسرے قبیلہ پر فضیلت دیتے تھے۔ حضرت عمرؓ نے ان میں مساوات اور مکمل عدل کو رواج دیا۔ انھوں نے قبائل مضر اور سریعہ سے بھی والی منتخب کئے اور قبائل میں سے بھی۔ وہ اپنے والیوں پر کڑی بگاہ رکھتے تھے۔ پچھلے صفات میں ہم نے حضرت عثمانؓ کا ایک خط درج کیا ہے جس میں انھوں نے لپٹے آپ کو سیرت عمرؓ کا پابند بنا یا تھا لیکن آپ دیکھیں گے کہ حضرت عمرؓ کی وصیت کہ ایک سال تک مالوں اور والیوں کو ان کے مناصب پر بحال رکھا جائے کس طرح مقررہ مدت ختم ہوتے ہیں حضرت عثمانؓ مجبوراً یا بخوبی دوسری سیاست پکارنے پڑ گئے۔ اور دیکھتے ہیں دیکھتے قریش کو اہل عرب میں امتیازی حیثیت حاصل ہو گئی اور وہ عربوں پر مسلط ہو گئے اور انھوں نے بڑے بڑے اہم صوبے اور بلند مناصب دوسروں سے لے کر فقط انپنے لئے محفوظ کر لیئے۔

**مفتوحہ اقوام** حضرت عثمانؓ کی ریاست کا چوتھا عنصر وہ مفتوحہ اقوام تھیں جو ختم حلالوں میں رہتی تھیں۔ ان کے ہاتے میں اسلام کا اٹڑو عمل واضح ہے اور وہ یہ کہ جو ان کے ذمہ واجب الادا ہو وہ لے لیا جائے۔ اگر وہ

واجبات ادا کرتے رہیں تو انہیں بھی مسلمانوں کے برابر سب حقوق حاصل ہوں گے۔ ایں پر بھی وہی فرائض عائد ہوں گے جو مسلمانوں پر ہوتے ہیں۔ حضرت عثمانؓ اس احول سے آگاہ تھے۔ لہذا انہوں نے کان خطوط میں جو قبل اذیں درج کئے گئے ہیں اپنے آپ کو نیز پتے عمل کو اسی احول کا پابند کیا تھا۔

حضرت عثمانؓ کے عہد خلافت میں ذمیتوں کے ساتھ کوئی قابل ذکر بھگٹے کی صورت پیدا نہ ہوئی۔ اس لئے انہیں کہ ان کے ہاتھ میں تقریبہ اصول و ضوابط تھے ان پر پوری طرح بلا اگر اون عمل در آمد ہو رہا تھا۔ بلکہ اس لئے کہ یہ مفتوحہ اوقام بھی آتی اٹھی تھیں کہ وہ سیاست میں کوئی اہم اور پھر خطر حصلے مکتیں دیسے ہے اس مکالمہ کو سمجھ لینا چو حضرت عثمانؓ اور حضرت عمر بن العاصؓ کے مابین ہوا دلچسپی سے خالی نہ رہے گا۔ حضرت عثمانؓ نے حضرت عمرؓ سے کہا: "اے عمر و تمہارے بعد تو ان اذمیتوں نے خوب رو دھد دینا شروع کر دیا ہے" حضرت عمرؓ نے حواب دیا۔ ہاں مگر ان کے پچھے تو مر رہے ہیں" اس گفتگو کا ایک ہی مطلب ہو سکتا ہے اور وہ یہ کہ مصر سے ابن ابی سرح کے عہد میں آتی کثیر مقدار میں بیت المال کے لئے خراج آیا کہ حضرت عمر بن العاصؓ کے زمانے میں کمی اتنی مقدار میں نہ آیا تھا، حضرت عثمانؓ کے قدرے کا یہی مفہوم تھا۔ حضرت عمر بن العاصؓ کے جواب کا مفہوم یہ ہے کہ خراج میں جو بیشی ابن ابی سرح کے عہد میں واقع ہوئی تھی اس کا سبب معابدین اور ذمیتوں پر ٹکلم کستم ہے اس کے دو ہی سبب ہو سکتے ہیں، یا تو یہ کہ حضرت عمر بن العاصؓ کی پوری راستہ بیت المال میں داڑل کرنے کی بجائے اس کا کچھ حصہ خود دبایتے تھے یا یہ کہ این ابی سرح معابدین اور ذمیتوں سے واجہی رقم سے نادر وصول کر رہے تھے۔ اور دونوں یاتیں ہر حال بُری تھیں۔ پھر یہ کہ رعایت کے ساتھ ان کے طرزِ عمل کا معاہدہ انہیں بیان کر دہ تک محمد و نہ تھا۔ ہم دیکھ چکے کہ حضرت عمرؓ قریش کے حق میں پوری سختی برپتھے تھے اور انہیں دیگر ابی حرب پر کوئی فو قیت نہ دیتے تھے۔ اسی طرح کسی قبیلہ کے ساتھ بھی وہ سکر قبیلہ کے مقابلے میں کوئی امتیازی رعایت نہ کرتے تھے۔ لیکن حضرت عثمانؓ اسی مسادات کو قائم نہ رکھ سکے۔ لہذا انہوں نے قصد ایا بغير تعدد کے ابی حرب کے مقابلے میں قریش کو امتیازی حیثیت دے دی، پھر یہ کہ خود قریش میں بھی مسادات قائم نہ رکھ سکے اور طوعاً یا کرناً انہوں نے قریش کے ایک فریق کو دسکر پر مقدم کر دیا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت عمرؓ کو اسی جنہی داری اور ترجیحی سلوک کا خوف سکھا چنانچہ انہوں نے حضرت عثمانؓ کو ہدایت کی تھی کہ اگر وہ خلیفہ ہو تو بیو امیتہ اور جو ابی میط کو لوگوں پر مسلط نہ کر دیں۔ اسی طرح حضرت علیؓ کو ہدایت کی تھی کہ اگر وہ خلیفہ ہو تو بیو امیتہ اور جو ابی میط کو لوگوں پر مسلط نہ کر دیں۔ حضرت عثمانؓ حضرت عمرؓ کو ہدایت پر عمل پیڑا ہو سکے۔ اور اس میں کوئی شک کی گناہ نہیں کہ انہوں نے بیو امیتہ اور جو ابی میط کو لوگوں کی گردنوں پر سوار کر دیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ خود حضرت علیؓ جب خلیفہ

ہوئے تو وہ بھی اس ہدایت پر عمل پیرا نہ ہو سکے اسکو نے بھی اپنے چاہ حضرت عباسؓ کے تین فرزندوں کو لے بڑھا، مکہ اور مین بکا والی مقرر کر دیا تھا ۔ جتنی کہ مالک الاشتر کہہ اٹھا ”اگر صورت حال یہی یا توی مہنی تھی تو پھر ہم نے اس پڑھ دھی ” (حضرت عثمانؓ کو کس حرم میں قتل کیا تھا؟) ۔ لیکن مجھے حضرت عثمانؓ اور حضرت علیؓ کے عمل میں شدید فرق محسوس ہوتا ہے وہ اس طرح کہ والیوں کے معاملے میں خود حضرت علیؓ نے حضرت عثمانؓ کو بھا جلا کیا تھا۔ جس پر حضرت عثمانؓ نے یہ دلیل پہنچن کی تھی کہ مغیرہ بن شعبہؓ کو حضرت عمرؓ ہی نے والی کو فرمقرر کیا تھا حالانکہ وہ اس قابل نہ تھے۔ نیز یہ کہ حضرت معاویہؓ کو بھی حضرت عمرؓ ہی نے والی بنا یا کہا ”اس پر حضرت علیؓ نے یہ جواب دیا کہ حضرت عمرؓ اپنے والیوں کی کڑی نگرانی، شدید بذپس کرتے اور انہیں ڈالنے ڈلاتے رہتے تھے لیکن آپ کے ہمتاں آپ کی پرداکش بغير من ملائی کرتے ہیں، اپنے احکام کو آپ سے منسوب کر دیتے ہیں اور آپ کوئی تمارک یا کوئی تبدیلی نہیں کر سکتے۔ میری نظر میں حضرت علیؓ کی روشن اپنے چھانلا دمچائیوں کے ساتھ جو والی بنائے گئے ایسی ہی تھی جیسی کہ حضرت عمرؓ کا طریقہ اپنے والیوں کے ساتھ تھا حضرت علیؓ ان پر سبیت سختی کرتے اور کڑی نگاہ رکھتے تھے۔ وہ جب کسی والی کو کوتا ہی یا انحراف کرتے دیکھتے تو خود ہی اسے معزول کر دیتے کسی دوسرے کو اتنا موقع نہ دیتے تھے کہ وہ انہیں اس کی معزولی پر مجبور کرے۔ لیکن حضرت عثمانؓ نے اپنے کسی ایسے والی کو جو بنو امیہ یا بنو ابی معیط سے متعلق تھا صرف اسی وقت معزول کیا جبکہ متعلقة صور کے لوگوں نے انہیں اس امر پر مجبور کر دیا۔

بہر حال حضرت عثمانؓ کی رعیت وہی تھی جو حضرت عمرؓ کی تھی اور جس میں اگر کوئی معمولی تبدیلی واقع ہوئی تھی تو اس وقت جب حضرت عثمانؓ کو سند خلافت پر آئے سبیت عرصہ ہو گیا تھا اور حقیقت یہ ہے کہ اس رعایا کے انظام و انتظامیت میرا اور اور بذایع و درہنما کے لئے وہی سیاسی حکمت علیؓ موزوں و مناسب تھی جسے حضرت علیؓ اختیار کئے ہوئے تھے۔

لیکن یہ بہتر ہے کہ میں کی بات ہنہیں کہ وہ سیرت عمرؓ کی پابندی کر سکے گیونکہ ہر آدی ان ہشکل گھاٹیوں سے ہنہیں گزر رہو تا جن سے حضرت عمرؓ گزرے تھے اور نہ ہر آدی کو ایسی استقامت میسر ہوتی ہے جو راؤ جن و عدالت میں دکسی ردر عایت کو ملحوظ رکھتی ہے اور نہ کسی ملامتگدکی ملامت کی پرواہ کرتی ہو ۔ اس بات کا خود حضرت عثمانؓ کو بھی اعتراف تھا۔ چنانچہ ایک پار جب ان کی نرم غذا کا لائی گئی تو انہوں نے حاضرین علیمین سے کہا ”ہم میں کون ہے جو حضرت عمرؓ کی سی تاب و تواں رکھتا ہے؟“ اسی طرح ایک بار حضرت عثمانؓ نے ان افراد سے جو انہیں بیت المال کے ذریعے

صلوٰۃ رحمی کرنے پر ملامت کر دیتے ہیں تھے کہا تھا "ہم میں حضرت علیؓ کا مقابلہ کون کر سکتا ہے؟" ایک اور موقع پر انہوں نے منیر رسول اللہ سے اپنے نکتہ چینوں کو خطاب کرتے ہوئے کہا "ابن خطابؓ نے تمہیں پاؤں لئے روندا۔ ہاتھوں سے نہ دکوب کیا اور زبان سے رگیدا۔ لہذا، تم ان سے ڈرتے رہے۔ اور جو چیز ان سے پسند کرتے تھے مجھ سے پسند نہیں کرتے کیونکہ میں تمہارے خلاف نہ زبان استعمال کرتا ہوں نہ ہاتھ" حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں بندگوں میں طبیعت مزاج ہی نہیں بلکہ عمر کے لحاظ سے بھی سبہت زیادہ فرق ہے ابکہ عقین یا فرق یا اس قسم کے بہت سے فرق ہی فتنہ و افتراق کا مصدر نہ تھے بلکہ اس فتنہ و افتراق کے مصادر کچھ اور سچے جن کا نام لارک حضرت عثمانؓ کے بیس کاروگ نہ تھا۔ ہم ان میں سے بعض مصادر پر اگلی بحث میں روشنی ڈالیں گے۔



## حضرت عثمانؑ کی خلافت کا دوسرا دور

جو نبی حضرت عثمانؑ اپنی خلافت کا پہلا سال گزرنے کے بعد حضرت عمرؑ کی اس وصیت کی پابندی سے آزاد ہوئے جس کے ذریعہ انہوں نے حضرت عثمانؑ کو اپنے مقرر کئے ہوئے عمال ایک سال تک بجال رکھنے کا پابند کر دیا تھا، انہوں نے اپنے تقریبی اور بطریق کے اختیارات استعمال کرنا شروع کر دیئے۔ اپنے ان حقوق **تقریبیاں اور بطریقیاں** کے استعمال میں ان سے کسی تدبیحہ ہی بھی ہوئی مگر میکن بڑی حد تک ڈھیل اور آہنگی بھی کا فرمائی۔ کیونکہ انہوں نے ان والیوں کی طرف کوئی توجہ ہی نہ دی جن کے صوبے سیاسی۔ انتظامی یا جنگی اعتبار سے کوئی اہمیت نہ رکھتے تھے۔ ان سو بھاٹ میں انہوں نے حضرت عمرؑ کے عمال ہی کو بحال رکھنے دیا۔ ان میں اگر کوئی تھوڑی بہت تبدیلی کی بھی تصرف اس وقت جب اس کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اور اس ضمن میں زیادہ دلچسپی اور اہتمام نہ کیا، بلکہ ایک مدتکہ سہول و نرم طرز میں اختیار کئے رہے۔

**مقتووحہ علاقوں کی خلافت یا میں** مقتووحہ علاقوں سے بعض جیشیوں سے ایک دوسرے سے بہت مختلف تھے۔ ان مقتووحہ علاقوں کی خلافت یا میں میں سے بعض کو سیاسی انتظامی اور جنگی جیشیت سے بڑی اہمیت حاصل تھی۔ یہ وہ علاقوں تھے جن کا کوچ حصہ مسلمانوں نے روپیوں سے چینا تھا اور بقیہ اپیانوں سے۔ یہاں صوبے چار تھے۔ شام، مصر، کوفہ، لبصہ۔ ان ملاقوں میں سے ہر ایک کے سامنے سرحدی علاقوں تھا جن کی نگرانی و حفاظت ضروری تھی اور ہر ایک کے سامنے دارالمحکم تھا جہاں مسلمانوں کا دھادا تاگزیہ تھا۔ شام کے سامنے سمندر اور ملکت روم تھے۔ مصر کے سامنے سمندر اور شہابی افریقیہ تھا۔ کوفہ و لبصہ کے سامنے ایران کا مقتوحہ و غیر مقتوحہ علاقوں تھا۔ یہ چاروں علاقوں اسلامی توت کے لئے مرکزی جیشیت رکھتے تھے۔ بیہان مسلمانوں کی چھاؤنیاں تھیں۔ سامنے ہی سرحدی علاقوں تھے جہاں رٹنے والے لشکروں کے قیام اور آمد و رفت کا سلسہ چاری رہتا تھا۔ مسلمانوں کی دولت کا حرش پسند بھی یہی چاروں صوبے تھے۔

ان علاقوں میں پائیدار و آسردہ تہذیب و تمدن موجود تھا۔ یہاں کی زمینیں نہ خیز تھیں جن سے بڑی پیداوار اور خراج کی کثیر رقم حاصل ہوتی تھی۔ ابھی علاقوں میں وہ معابر دین بھی آباد تھے جو جزیرہ اداکرت تھے۔ یہی علاقے ملک کے دہ سرے تھے جہاں سے فتوحات کے لئے پیش قدمی کی جاتی تھی اور جہاں فتح کے بعد والپس آیا جاتا تھا، ہر سال جمال فتحیت فتحیں کے با تھے لگتا تھا وہ پہلے ابھی علاقوں میں پہنچا تھا اور یہیں سے خس مدینہ بھیجا جاتا تھا۔ اگر محرثیں عرب اسلام کا خام مال اور عسکری قوت کا منبع تھے تو یہ علاقے اسلام کا خام مال اور قوت مالیہ کے سرچشمہ تھے۔ لہذا، اگر خلیفت نے ان علاقوں کی طرف دوسرے غیر اسلام اور ہمیں علاقوں کے مقابلے میں خصوصی توجہ دی تو اس میں تعجب کی کوئی ہات نہ تھی۔ مکہ، طائف اور مین، گواپنی اپنی جگہ خاص قدر و منزلت رکھتے تھے لیکن وہ بھی سرحد کے بال مقابلے تھے وہاں سے کثیر مقدار میں دو حاصل ہوتی تھی اور نہ وہ قوت دنیا کے ایسے رکن تھے جہاں سے اس نو خیر سلطنت کو غلبہ و عزت کا سامان حاصل ہوتا۔ ان علاقوں کی اہمیت اس وقت تھی جبکہ یہ فتح نہ ہوئے تھے اور جب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم بلاذری عرب کو اسلام کے زیر یگین کرنے کے لئے جدوجہد فرمائے تھے جب یہ علاقے مستحکم ہو گئے، یہاں اللہ کا بیل بالا ہو گیا اور اسلام ان کے شر سے مامون ہو گیا تو پھر ان کی حیثیت جدید مفتوحہ علاقوں کے مقابلے میں ثانوی رہ گئی کیونکہ ان نے علاقوں کی تغیری تعمیر پسداویں نے ہیں قدر جائیں، مال اور مختیں صرف کیسی وہ ان صرفوں سے کہیں زیادہ تھا جو انہیں نہ پہلے تھے کہے ہوئے عربی علاقوں میں کیا تھا۔

اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ مسلمان مدینہ سے جب بھی نکلنے کا ارادہ کرتے تو اگر سب کے سب نہیں تو اکثر بیت کے پیش نظر مکہ، طائف یا مین جائے کا قصد رہ جوتا تھا بلکہ ان کی نگاہ عراق، شام یا مصر کی طرف ہوتی تھی۔ اس ترک طعن سے صالحین کی نیت تھوڑا آخیرت ہوتی تھی تاکہ وہ سرحدوں پر آباد ہو کر آگے کے علاقے فتح کرنے میں مشغول ہو جائیں لیکن کمانے والوں کا مقصد اس سے متارع دنیوی حاصل کرنا ہوتا تھا چنانچہ وہ وہاں حاکر تجارت و نیادیت اور دوسرے کمائی کے دھنیوں میں لگ جاتے تھے جب حضرت عمر بن حفیظ کا انتقال ہوا تو کوذر حضرت مغیرہ بن شعبہ اور صہر پیر حضرت حضرت سعد بن ابی وقاص کی تقرری و مسزولی تھیں سال اقل تو بحال رکھا جب یہ سال

گزر گیا تو انہوں نے کوفہ سے حضرت مغیرہ بن شعبہ کو معزول کر کے ان کی جگہ حضرت سعد بن ابی وقاص زیری کو متنبیں کر دیا۔ کیونکہ حضرت عمر بن حفیظ نے یہ بھی فرمایا تھا کہ میں نے حضرت سعد کو کسی خیانت کی بنا پر معزول نہیں کیا، بہر حال حضرت سعد کو ذمیں ایک سال یا اس سے کچھ کم ہی رہے تھے کہ حضرت عثمانؓ انہیں معزول کرنے پر مجبور ہو گئے۔

مذکورین کا بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ حضرت سعیدؓ کو معزول کرنے پر اس نے مجبراً ہو گئے تھے کہ حضرت سعیدؓ اور بیت المال کے خلاف حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کے مابین اختلاف ہو گیا تھا جس نے حضرت عثمانؓ کو دونوں سے ناراضٰ کر دیا تھا۔ انھوں نے دونوں کے خلاف کارروائی کرنا چاہی تھی لیکن پھر حضرت سعیدؓ کو معزول کرنے پر اکتفا کر لیا۔

اس اختلاف کی بنیاد واقعی عجیب ہے۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت سعیدؓ نے بیت المال سے کچھ قرض لیا اور تک دے دیا۔

چنانچہ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ نے رقم طلب کی تو حضرت سعیدؓ نے رقم پہتیا نہ ہونے کی وجہ سے مہلت مانگی۔ حضرت عبداللہ بن مسعودؓ نے مہلت دینے سے انکار کر دیا۔ اس پر دونوں بندگوں نے اپنی اپنی جگہ کو فر کے بعض اشخاص کو واسطہ بنایا۔ حضرت ابن مسعودؓ اپنے دوستوں سے یہ کام لینا چاہتے تھے کہ وہ حضرت سعیدؓ کو ادائے قرض پر مجبراً کریں اور حضرت سعیدؓ چاہتے تھے کہ ان کے دوست حضرت ابن مسعودؓ کو ادائیگی قرض میں مہلت دینے پر رضا مند کر دیں۔ ایک دفعہ جب ہر دو بزرگ اپنے اپنے ساتھیوں کے ساتھ بیکجا ہوئے تو بات بڑھی اور دونوں میں جھٹپٹ ہو گئی حیثی کہ حضرت سعیدؓ بقل بعض را دیلوں کے حضرت ابن مسعودؓ کو بد دعا دینے لگے تھے جب حضرت ابن مسعودؓ گمراہ نے اور بھلبت تمام دہان سے اٹھ ہمہ گے۔ کیونکہ انھیں حصہ حضور رسالت ماتب کی حضرت سعیدؓ کے حق میں یہ دعا یاد تھی کہ لے خدا سعیدؓ کی ہر دعا منظور فرمانا، کہتے ہیں کہ حضرت سعیدؓ نے دعا کے لئے ہاتھاٹا کر اسی آنکھی کہا تھا۔ اے رب ارض و سما۔ کہ حضرت ابن مسعودؓ پکارے یہوں کر د کوئی کام نہیں زیان سے نکلنا۔ اتنا کہا اور جلدی سینے نکل گئے جب معاامل حضرت عثمانؓ کے پاس پہنچا تو انھیں دعویں پر غصہ آیا، دونوں کے خلاف کارروائی کرنا چاہی، مگر پھر باز رہے اور حضرت سعیدؓ کو معزول کر دیا اور جو رقم ان کے ذمے نکلی وہ دھوکہ بھی حضرت ابن مسعودؓ کو بیت المال کے عہد پر بھال رکھا اور کو فرمیں نیا حاکم پیجھ دیا۔

**اس واقعہ پر تعمیدی تنظر** اس واقعہ پر تمام رادی متفق ہیں لیکن میں یہی احتیاط اور تنقید سے کام لینا چاہتا ہوں۔

کیونکہ اس واقعہ میں بہت سی باتیں شدید احتیاط کی مقتضائی ہیں۔ پہلے گز رچکا ہے کہ حضرت سعیدؓ نے اپنے جانشین خلیفہ کے لئے وصیت کی تھی کہ وہ حضرت سعیدؓ کو والی مقدر کر سے کیوں کہا اخوب (حضرت عمرؓ) نے حضرت سعیدؓ کو یہ سبب خیانت معزول سکیا تھا۔ لیکن ہذکورہ بالا واقعہ میں جو بات ہادی النظر ہمارے سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ حضرت سعیدؓ نے بیت المال سے قرض لیا اور پھر ادائیگی قرض میں تاخیر کی یا مال مٹول سے کام لیا، بغور فرمائیے، مہلا ایک ایسا آدمی جسے حضرت عمرؓ مسعودؓ میں کے لئے منتخب کریں اور خلافت کا امیدوار قرار دیں اور نیز اپنے بعد آئے والے خلیفہ کو یہ بتا کر جائیں کہ اگر حضرت سعیدؓ خلیفہ نہ بن سکیں تو ان سے امور حکومت میں مدد لی جائے کیا اس قسم کے کردار کا مالک ہو سکتا ہے؟ حضرت عمرؓ کے متعلق یہ گمان بھی نہیں گز سکتا کہ انھوں نے کسی بات کا حکم دینے یا کسی امر سے منع کرنے میں کسی کا حق ندار کر

ایک کو دوسرے پر ترجیح دی ہو گی ان کے امر و حقیقی سے ہمیشہ عامۃ المسلمين کی بہتری مقصود ہوتی تھی ۔ لہذا، حضرت عمرؓ نے اپنے چانشیں خلیفہ کو حضرت سعیدؓ کی تولیت کی پذیری کر کے نہ تو حضرت سعیدؓ کی خوشنودی چاہی تھی نہ ان کی طرفداری کی تھی نہ ہی دوسرے صحابہ پلٹنیمیں کوئی فوکیت و ترجیح دی تھی، یعنی ان اس وصیت سے انھوں نے خلیفہ اور عامۃ المسلمين کی بہتری چاہی تھی اور حکم دیا تھا کہ حضرت سعیدؓ کی قابلیت بالخصوص میگی تجویں سے فائدہ اٹھایا جائے۔ ایمان کے حالات مسلمانوں کے لئے پوری طرح قابلی اطمینان نہ تھے۔ ایمان کی سلطنت تو ختم ہو چکی تھی تاہم اس نے پوری طرح دم نہیں توڑا تھا، یعنی کسری بیزد جزو کو شکست تو ہمچکی مگر وہ نہ قتل ہوا تھا نہ قید نہ جلاوطن بلکہ وہ ملک ہی میں موجود تھا اور اپنی شکست فوج کے ہمراہ مختلف علاقوں، شہروں اور پریگنزوں میں گھومنا پھر رہا تھا۔ ایمان میں بے شمار شہر تھے ان میں کچھ ایسے بھی تھے جہاں ابھی تک مسلمان پہنچنے ہی نہ تھے۔ بعض ایسے شہر تھے جنہوں نے مسلمانوں سے متفاہنہ صلح کر کی تھی وہ موقع کے منتظر ہتھے تھے۔ اور جو ہی موقع متفاہنہ توڑ دینے پر آمادہ تھے۔ بلاد فارس کی فتح شروع ہوئی اور بڑی تیسندی سے بڑھی چلی گئی بعد میں اس کی یہ رفتار یا قی نہ رہی۔ حضرت سعید بن ابی وفا صؓ ہی جنگ قادسیہ کے ہیروں اور کسریوں کی سلطنت کو برپا کرنے والے تھے۔ لہذا، اگر حضرت عمرؓ نے یہ مہم کیا آغاز حضرت سعیدؓ کے ہاتھوں ہوا اس کا انعام بھی انہی کے ہاتھوں سے ہو تو مقام حیرت نہیں۔ گمان اغلب یہ ہے کہ اگر حضرت عمرؓ نہ ہوتے تو وہ انھیں دبایا کو فکاری مقرر کر کے انھیں دشمن سے لاطی جانی رکھنے کا حکم دے دیتے تاہم کہ قدمان کے ہاتھوں تکمیل فتوحات کر دیتا۔ یہی نہیں حضرت سعیدؓ نے پہلی اسلام قبول کرنے والوں میں سے تھے۔ وہ کہا کرتے تھے کہ خدا کی قسم میں اسلام لانے والوں میں تیرسا ہوں مطلب یہ کہ ابو بکرؓ کے بعد ان کا شمار ہوتا تھا پہلے رسولؓ خدا دوسرے حضرت ابو بکرؓ اور تیسرا حضرت سعیدؓ یا یہ کہ وہ حضرت ابو بکرؓ اور زید بن حارثؓ کے بعد تیسرا شخص تھے جو مسلمان ہوئے۔ لہذا، دعوت رسول پر بلیک کہنے والے اولین مسلمانوں میں شمار ہوئے۔ علاوہ اذیں سب راوی اور سب محدثین متفق ہیں کہ راہ خدا میں سب سے پہلے جن نے تیرا جلایا وہ حضرت سعیدؓ نے۔ یہاں موقع کی بات ہے جب حضرت سعیدؓ عبدیہ بن الحارث بن عبدالمطلب پر چھاپہ مارنے کے لئے "لیعن رابع" کی طرف گئے تھے۔

حضرت سعیدؓ دبی بندگ ہیں جن پر جنگ احمد میں حضور نے اپنے مال باپ کو قربان کیا تھا اور اس موقع پر جیکر وہ ثابت قدی می سے حضور کے ساتھ رہنے والوں کے ساتھ ڈٹئے ہوئے تھے فرمایا تھا کہ "سعید اتیر مار و میرے مال باپ تم پر فدا ہوں"۔ حضرت سعیدؓ کے علاوہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مال باپ دو نوں کو فوکار نے کے الفاظ کسی دوسرے شخص کے لئے استعمال نہیں فرمائے۔ الغرض یہ کہ جسے یہ ربیعہ بلند ملا ہو کر وہ تیسرا نمبر پر اسلام لایا ہو اور راہ خدا میں سب سے پہلا تیر

چلایا ہوا درجس پر سخنپر صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ماں پاپ فدا کئے ہوں اور خوش ہو کر جسے عشرہ مشروہ میں شامل فرمایا ہو، جس نے ایرانی حکومت کا قلع قبض کیا ہو، جنگ قادسیہ کو جیتا ہوا درجس کے خلیفہ نہ بن سکنے کی صورت میں والی بنا نے کی بہایت کی گئی ہوا دریہ بین تقاضاں حاصل ہوں وہ بیت المال سے قرض لے کر کیسے مال مٹول کر سکتا ہے قلع نظر اس سے کہ قرض کی رقم زیادہ حقیقی پاکم نہ ہو سکتا ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ ان پر اس قسم کا شبکریں اور نہ یہ کہ حضرت عثمانؓ ان پر عصمه کریں اور ان کے خلاف کارروائی کرنا چاہیں اور پھر ان سے داجب الادا قسم لے کر راضی ہو جائیں۔ گمان اغلب یہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے حضرت مسعودؓ کے بائے میں صرف یہ بہایت نہیں کی تھی کہ انھیں کسی صوبہ کا حکم مقرر کیا جائے بلکہ انھوں نے خاص طور پر انھیں کوفہ کا والی بیتلنے کی دعیت کی ہو گئی کیونکہ یہی وہ شہر ہے جہاں انھیں رہنا چاہیے تھا، تاکہ وہ یہاں سے آگے کے ملاقوں میں فتوحات کا سلسلہ مکمل کرنے کے لئے بڑھیں۔ عجیب بات تھی ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ یہ سب باتیں جانتے ہوئے کہ حضرت مسعودؓ سب سے پہلے اسلام لانے والوں میں ہیں اور یہ کہ رسول خدا اور حضرات ابو بکر و عمرؓ کے یہاں ان کی کیا قدر و ممتازت تھی۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ان کے متعلق کیا رائے تھی ان سے بتلن ہو گئے۔ اور پھر یہ کہ حضرت ابن مسعودؓ ہی سب سے زیادہ رسولؓ کے قریب رہے آپؓ کی سنت کے سب سے بڑے راوی وہی ہیں۔ براہ راست رسول خدا سے انھیں نے قرآن کا سب سے زیادہ حصہ اخذ کیا اور آپؓ اپنے صحابہ کے حق میں جو رائے رکھتے تھے اس سے جن قدر وہ آگاہ تھتے اور کوئی نہ تھا اس سے بھی زیادہ تعجب خیز امر یہ ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ ان کے بائے میں شک کریں اور قریق کی احادیث کے لئے شدید تلقاضے کریں، جو تھی کہ جب حضرت مسعودؓ پر دعا کا ارادہ کریں تو وہ کھیر احاسیں اور انھیں ملتے ہوئے وہ بھاگ جائیں۔ جب قلنہ و فساد کی آگ بھڑکی تو حضرت مسعودؓ پر فیر جانیدار ہے انھوں نے بوسیریکار لوگوں میں سے کسی کی مدد کرنے سے صاف انکا کر دیا اور کہا "میں فقط اسی وقت شامل جنگ ہوں گا جب مجھے کوئی ایسی تلوار دی جائے جو بینا، عاقل دناطق ہوا درجے بتائے کہ یہ کافر ہے اور یہ مسلمان۔" ان کا یہ عجیب و غریب مؤقت ہی اس عجیب و غریب قلعہ کی اختراع کا باعث ہوا کیونکہ اگر حضرت مسعودؓ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حامیوں میں شامل ہو جاتے تو شیعوں کی مخلافت کرتے۔ اگر انصار عثمانؓ میں شامل ہو جاتے تو ہر انہا ہانی حضرت عثمانؓ ان کے لئے مفعال بن جاتے۔ مگر حضرت مسعودؓ نے باہم دست و گیریاں ہو میاں الوں سے کتابہ کشی اختیار کئے رکھی۔ لہذا، ان جنگ کے وہیں نے بھی حضرت مسعودؓ سے دیا ہی غیر حابد امان سلوک کیا۔

میرا خیال تو یہ ہے کہ حضرت سعدؓ کی معزولی کا اصل سبب یہ ہے کہ بنو امیہ اور آل ابی میظ نے ولایت حاصل کرنے کے لئے جلد بازی تھا اور مختلف جیسے اختیار کرنا شروع کر دیئے۔ انھوں نے حضرت عثمانؓ پر دباؤ ڈال رکھا تھا کہ وہ ان کے لئے

حکومت تک پہنچنے کی راہ صاف کریں۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ جب حضرت عثمانؓ نے حضرت سعدؓ کو کوفہ سے معزول کیا تو ان کی جگہ

صحابہ کیار یا اسہا جمین والاصار میں سے کسی کو متین نہ کیا۔ حضرت طلحہؓ کو بھیجا نہ حضرت زہیرؓ کو نہ حضرت عبد الرحمنؓ کو نہ حضرت محمد بن سلمہؓ کو اور نہ حضرت ابو طلحہؓ کو۔ انھوں نے بھیجا تو ولید بن عقبہ بن ابی میظ کو۔ حالانکہ مسلمانوں کو ولید پر کوئی اعتماد نہ تھا۔ کیونکہ اس نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو دھوکا دیا تھا۔ ان کے ہاتھے میں دروغ گوئی سے کام لیا تھا۔ وہ اسلام قیصل کر کے کافر ہو گیا تھا۔ قرآن میں اس کے ہاتھے میں یہ آیات نازل ہوئی تھیں۔

تَبَّأَتْهَا السَّيْرَىْنَ أَمْتَدَّا إِنْ جَاءَكُمْ فَاصْبِرُوْا فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصْبِرُوْا قُوْمًا لِّجَهَائِمَةِ  
فَتَصْبِرُوْا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ تَلَوِيْمِيْنَ (۷۷)۔

اے ایمان والوا حب تھا رے پاس قاست کوئی بھر لائے تو اس کی تحقیق کرلو۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ لاعلیٰ کی درج سے تم ایک قوم کو نقصان پہنچا دی پھر تم اپنے کئے پر پیشہ مان ہو جاؤ۔

یہ اس وقت ہوا تھا حب رسولؐ خدا نے اس ستری مصطلق کے پاس دھولی صدقہ کے لئے بھیجا تھا۔ مگر وہ لوٹ آیا اور آپؐ کو اطلاع دی کہ بنو مصطلق ادا نکلی صدقہ سے انکار کر رہے ہیں۔ یہ سن کر آپؐ نے ان کے خلاف علم جہاد بلند کیا۔ مگر ولید کی جلساتی ظاہر ہو گئی۔ اور آپؐ کو خدا نے حقیقت واقعہ سے آگاہ کر دیا۔ ولید نے ہر طرف سے مالوں پر کر دوبارہ اسلام قبول کر لیا اور جہاں تک میں چلا اپنے طرزِ عمل کی اصلاح کرتا رہا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت عمرؓ نے اسے بتوغذب کا جواہر یہ میں آباد تھے مخصوص خراج مقرر کیا تھا۔ لیکن کہاں حضرت عمرؓ یا عتمانؓ ہر چیز میں سے کسی کی طرف سے اسے معتقل صدقہ بتا کر حزیریہ کے ایک عیسائی ہدای قبیلہ میں بیجنا اور کہاں حضرت عثمانؓ کا اسے ایسے علاقہ کا حاکم بنادیا ہو۔ مسلمانوں کے۔ سب سے اہم صریبوں میں شمار ہوتا تھا اور جس کی سرحدیں درز دو تک چلی گئی تھیں۔ پھر ستم بالائے ستم پیکار سے حضرت سعد بن ابی وقار اس کا جانشین بنایا گیا تھا، یہ تو سبھت ہی بڑا فرق ہے۔

ابدا، جن لوگوں نے کوفہ پر حضرت سعدؓ کی جگہ ولیدؓ کی قوامت کو ناپسندیدگی کی نظر سے دیکھا وہ حق بجا نہ سئے فی الحیثیت ولیدؓ کی یہ تقریبی طراہم سئلہ ہے۔

دوسری چیز ہو حضرت عثمانؓ کے حضرت سعدؓ کو معزول کرنے اور ولیدؓ کو والی بنانے کی "کہانی" کو شکوک بناتی ہے۔

یہ ہے کہ خود حضرت عثمانؓ نے مدینہ میں بیت المال سے متعلق ایسا ہی ردیہ اختیار کر کا تھا جو حضرت سعیدؓ کی جانب میں وہ کردہ ردش سے کہیں پڑھ کر ہولناک تھا ۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے کسی عزیز کو بیت المال سے بڑی رقم دلائی ۔ بیت المال کے خواپنی تے اس رقم کو بڑا خیال کرتے ہوئے دینے سے انکار کر دیا ۔ حضرت عثمانؓ نے اصرار کیا اور خواپنی انکار کرتا چلا گیا ۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے اسے ملامت کی ۔ قصہ طویل ہے جسے ہم اس کے موقع پر بیان کریں گے اور کہا تمہیں اس سے کیا طرف ؟ تم تو اس ہمارے خواپنی سو ۔ اس پر خواپنی نے حباب دیا ۔ میں خود کو آپ کا خواپنی نہیں سمجھتا تھا ۔ آپ کا خازن آپ کا کوئی غلام ہو گا ۔ میں تو خود کو مسلمانوں کے مال کا خواپنی خیال کرتا ہوں ۔ اس کے بعد وہ خواپنی بیت المال کی چاہیاں منیر رسولؐ کے ساتھ لٹکا کر خانہ نشین ہو گیا ۔ غرضیک بیت المال کے ساتھ جب خود حضرت عثمانؓ نے کا یہ ردیہ ہو تو ہم حضرت سعیدؓ پر ان کی گرفت واقعی قابلی حیرت ہے ۔ حالاکہ بیان کردہ کہانی کے مطابق حضرت سعیدؓ نے بیت المال سے کچھ رقم قرمند سمجھی اور اس قرض کی ادائیٰ کے لئے مہلت مانگی تھی ۔ معلوم ہوا کہ جس طرح حضرت عثمانؓ نے حضرت سعیدؓ کو کسی خیانت کی پناہ پر معزول نہیں کیا تھا اسی طرح حضرت عثمانؓ نے بھی حضرت سعیدؓ کو کسی مچھوڑی یا بڑی خیانت کی پناہ پر معزول نہیں کیا تھا ۔ ہات یہ ہے کہ پہلے اعلیٰ نے حضرت عمر کی وصیت کو مجمل جا پہنادیا اور پھر ایں مصیط کے ایک شخص کو جگہ دینے کے لئے حضرت سعیدؓ کو معزول کر دیا ۔

مندرجہ ہے کہ ہم یہ اختراف کہیں کہ ولید نے کوڈکی حکومت کے دہلان جو طرزِ عمل اختیار کیا ہے بڑی حد تک قابلیت ہے ۔ **ہالع نظری اور حسی کارکردنی کا آئینہ دار تھا ۔ اس نے مرجعوں کی نمائی کو فتح میں ولید اور اس کی سیاست** اور معزکہ ہائے فتوحات کی سرگزیوں میں کوئی کوتاہی نہ کی ۔ بلکہ اس صحن میں اس نے ایسے کارہائے نمایاں سر انجام دیئے جنہیں شہرستہ حامی حاصل ہو گئی اور جن کا نذکر نہ صرف ولید کی زندگی میں بلکہ اس کی موت کے بعد بھی لوگوں کی زبانوں پر جاری رہا ۔ اس نے اپنی کوئی پر بڑی اختیاط اور بہت الہدی اور جو لگات کے ساتھ فرمائی تھی اسی قائم کیا ۔ مسند قول، قتنہ پر دانعل اور ان افراد کو جو نہ نظم و ضیط کی پرداز کرتے تھے اور نہ دین کا احترام نہ کرتے تھے شدید سزا میں دیں ۔ ایک بار فوجوں کے ایک قویے نے ایک کوئی لوچان کو قتل کر دیا ۔ ولید نے اسیں گرفتار کر دیا اور شرعی سزا دیتے ہوئے انھیں قصر حکومت کے دروازے کے سامنے قتل کر دیا ۔ بعض راویوں کا بیان ہے کہ اس عمل سے مقتولوں کے والدین سچ پا ہو گئے ۔ چنانچا نہوں نے ولید کی لغزشیں کی تھے لگانا شروع کی، اور اس کے خلاف ایام تراشیاں کر کے لوگوں کو اس سے بدلن کرنا شروع کر دا ۔ یہاں تک کہ ایک روزان میں سے ایک شخص رات کو ولید کے پاس آیا اور دیر کتاب قصہ کہنا نیاں سننا تھا ۔ وہ ابھی بیٹھا ہم تک دلیل سو گیا ۔ اس نے انکو کر ولید کی انگلی سے

۰ سے انگوٹھی اتاری — اوسا پہنچے ایک دوست کو ساتھے کر حضرت عثمانؓ کے پاس پہنچا۔ وہاں دونوں نے ولید کے خلاف یہ گواہی دی کہ وہ شراب پتیا ہے۔

اس تھتے کا فرضی ہوتا آتا واضح ہے کہ کسی صفائی اور دعا حستکی صورت نہیں۔ کوئی حاکم بھی اپنی محض سوتا نہیں ہے پھر نہیں بھی اس فحشت کی کہ انگلی سے انگوٹھی اتاری جاتی ہے اور اسے احساس تک نہیں ہوتا یہی نہیں بلکہ اس کے خدام، دربان، سپاہی سب ہی ہے جس ہو جاتے ہیں اور کوئی بھی اس حکمت کو ہوتا دیکھ کر مراحت نہیں کرتا! جب اس انگوٹھی کے بارے میں اس قدر لا اہالی پن اور فیروزہ مدداری سے کام لیا گیا ہو جو احکامات و فرمانیں ماقول کرنے نیز خلیفہ اور سرحدی کماں پر ہے مراسلات کرنے میں ہبہ کا کام دیتی تھی تو اس سے صاف واضح ہوتا ہے کہ ولید احتیاط، قوتِ ارادتی اور ذہانت سے باکل ہی مروم تھا۔ دشمن ولید کی بیان کردہ بالوں میں سب سے زیادہ استباہ انگریز یہ ہے کہ وہ لپتے شاعر و دستِ ابو زبید کے ہمراہ شراب پیا کرتا تھا۔ ابو زبید سے اس کا تعلق اس وقت سے متعارج ہے جو تغلب کا محض خلاج مقرر ہوا تھا۔ اس نے ابو زبید کو اس کے ماموں سے اس کا حق دلوایا تھا اور بعد ازاں اسے اپنا مقرب بنایا تھا۔ ابو زبید کا باپ قبیلہ طے سے تھا اور مان بنو تغلب سے اور وہ عیالیٰ تھا۔ جب ولید و ایک کوفہ ہوا تو ابو زبید اس کے پاس آتیا جاتا رہا۔ وہ ولید ہی کے پاس قیام کرتا اور اس سے اعامات و مصول کرتا رہتا تھا، یہ سلسہ ولید کی طرف سے بڑی چاری رہا یہاں تک کہ وہ سدان ہو گیا اور دونوں ایک دوسرے سے قریب ہو گئے۔ لیکن میں سمجھتا ہوں کہ ابو زبید کا اسلام بھی اتنا ہی مُحیلًا مقاومت کر ولید کا۔ اس نظریہ کے حق میں سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے ولید کو سڑے شرعی دی تھی، حالانکہ جب جرم کے ثابت ہونے میں کسی قسم کے شک و شبیر کی نگرانش ہو شرعاً ہیں دی جاتی۔ اگر حضرت عثمانؓ کو ان دونوں بالوں کی شہادت میں کسی قسم کا بھی کمزور یا قوی شبیر ہوتا تو وہ منزد دینے سے امتناز کرتے۔ کیونکہ شبیر کی وجہ سے منزد موقوف کر دیتے میں حضرت عثمانؓ پر کوئی الزام عائد نہیں ہو سکتا تھا، الزام اور خلابی کی بات تو یہ ہے کہ کسی قوی یا معمول سے معمولی شبیر کی بہادر پر کسی کو منزد کرے دی جائے۔

اس امر پر لوگوں کا اختلاف ہے کہ ولید کو منزد دینے میں حضرت عثمانؓ کے حکم کی تعییں کس کے ہاتھوں انہم پائیں — ایک گروہ کا خیال ہے کہ حضرت عثمانؓ کے حکم سے حضرت علیؓ نے سڑاکی تھی۔ کیونکہ سبیت سے دوسرے لوگ اس پر تیار نہ ہوئے — اگر یہ وادیت صحیح ہے — گوہیں اس سے اعلان نہیں۔ تو حضرت علیؓ مسجدوں سے منہایت درجہ واقف، سنت کے پابند، خدا کی رضا اور اس کے حکم کو تاذکرے میں سب سے آگے رہنے والے تھے کبھی ایسا نہیں کر سکتے تھے کہ شک و شبیر کی موجودگی میں عد جاری کر دیتے — اکثر بادیوں کا خیال ہے کہ ولید کو منزد دینے والے سعید بن العاص وی

تھے، یہ سعید حضرت عثمانؓ اور ولید دلوں کے قربی رشتہ دار تھے، تیز خلیفہ اور اس کے قریبی یادوں کے رشتہ داروں کے بارے میں مخاطب اور تعصّب برتنے والے تھے، لہذا، اگر اس جو جمیں کی محنت میں انھیں کوئی سینہ نظر آتا تو وہ مزرو حضرت عثمانؓ سے اس فیصلہ پر تبادلہ خیال کرتے اور وہ اتنی وقت رکھتے تھے کہ ناکام ہونے کی صورت میں وہ ولید کو سزا دیجے سے معدودی کا الہبہ کر دیتے، لیکن ایسا کچھ نہ ہوا اور سعید نے ولید کو شرعی سزا دی اور اس پات لے بعد میں ان دلوں کی نسلوں میں بھی کشتنی پیدا کر دی۔

محلفین ولید کا بیان ہے — جسے ہم میانگاہ آرائی خیال کرتے ہیں — کہ ولید نے ایک دن صبح نشہ میں بیٹ ہو کر فیر کی نماز تین یا چار رکعتیں پڑھا دیں۔ اور پھر فرازیوں سے مخاطب ہو کر کہا "اگر آپ لوگ چاہیں تو کچھ رکعتیں اور پڑھا دوں" اس پر بعض افراد نے اسے گالیاں دیں لیکن نے کنکریاں پاں ماریں اور لوگوں نے حضرت عثمانؓ سے المتماس کی کرائے ہٹایا جائے چنانچہ حضرت عثمانؓ نے ان کی استدعا قبول کر لی — ولید کے متعلق یہ قصہ اس قدیم شہر ہو گیا کہ اس کو سطیقوں میں شامل کر لیا گیا، شعر انسات سے موضع بنایا، کہتے ہیں کہ مشہور شعر حطیّہ نے اس متن میں یہ اشعار کہے ہیں،

شَهَدَ الْحَطَبِيَّةَ يَوْمَ يَنْقِيَ سَرِيَّةَ  
نَادَى وَتَدَّ نَقِدَّ ثَصَلَاتُهُمْ  
لِيَزْدِيَّهُمْ حَنَّرَا وَلَوْ قَبَّلَوَا  
فَأَبْوَا أَبَا دَحْبَ وَلَوْ فَعَلَوَا  
خَسْوَا عَنَانَكَ رَأْ جَرَيَّتَ وَلَوْ

(تدویجہ) حطیّہ جب اپنے پورڈگار سے ملے گا تو اس امر کی شہادت دے گا کہ ولید معافی کا بہت زیادہ سحق ہے، نماز ختم ہو جانے کے بعد اس نے شہ سے پہنچتی کے عالم میں لوگوں سے پھاک کر کہا "کیا کچھ اور زیادہ رکعتیں پڑھا دوں" حالانکہ اس کوچھ معلوم ہی نہ تھا، اس کا ارادہ تو لوگوں کو خیسہ و سہلائی زیادہ دینے کا تھا، اگر لوگ متکول کر لیتے تو وہ انھیں دس رکعتوں سے زیادہ پڑھاتیا، لیکن لوگوں نے ابو جہب کی پیشکش کو رد کر دیا، اگر یہ لوگ قبول کر لیتے تو سپر (ولسید) طاق اور وتر رکعت ملا تا جھل جاتا، جب تو نے دوڑنا شروع کیا تو لوگوں نے تیری ہاں کھینچ لی، اگر یہ تیری لگام پھیوڑ دیتے تو قرودتیا ہی رہتا۔

میرا خیال تو یہ ہے کہ یہ تمام کا تمام قصہ گھر اہوا اور بے اصل ہے۔ اگر ولید نے نماز میں اصلناکیا جوتا تو مسلمانان کو ذمہ میں اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور معلمین و صالحین بھی شامل تھے ہرگز اس کی اقتدار نہ کرتے۔ ایسی صورت میں وہ

کبھی اس مزار پر رضا مند نہ ہوتے جو شراب نوشی پر سے حضرت عثمان بن عفی نے دی تھی اس لئے کہنا میں، صاف کرنایا نہ مانزا تھا سفر اٹانا اٹا وہ مسلمانوں کے نزدیک شراب نوشی سے بھی زیادہ ہونا ک جرم ہے۔

پھر مذکورہ بالاشعار حطیثہ کے نہیں ہیں، حطیثہ نے جو شر کہے ہیں وہ تو ولید کی مدرج اور اس کی رضامنی کا اعلان کرتے ہیں اور وہ اشعار یہ ہیں : -

شَهَدَ الْمُنْظَرَةُ حِجْنَةَ يَلْقَى سَبَّةَ  
خَلَعَهُ مَا عَنَانَكَ إِذْجَنَ مُتَّوَّلَةَ  
ذَرَأَدَا شَمَائِلَ مَاجِدٍ مُتَّبِعَةَ  
نَذَرَعَتْ مَكْلُذَةَ عَلَيْكَ وَلَدَهُ

(ترجمہ) حطیثہ جب اپنے پورا گار سے ملے گا تو اس امر کی شہادت دے گا کہ ولید سلطانی کا بہت زیادہ مسخر ہے، ابھی ترنے والوں نے اپنے شرود کیا تھا کہ وہوں نے بھی بھرپور کر کے تیری گام اتار دی اگر وہ تیری گام پھوڑ دتی تو تو گاہدار دوڑتا ہی تھا انہوں نے معزز دنیا من شخص کے خصائص تجہیز میں دیکھتے جو خوش حالی اور تکلیف میں دیکھتے کا عادی ہے۔ تجہیز تراش کر کجہ اللہ کیا گیا ہے لیکن اس طرح تو کسی فضروف قاذ میں ہیں ٹالا گیا۔

پہلے ہم اشعار حطیثہ سے منسوب کئے گئے ہیں وہ دو اصل ان مدحیا اشعار کے مقابلے میں کسی شیعہ نے بنائے ہیں۔ اس میں بھی کسی شک کی آنکھ اُنہیں کو مندرجہ ذیل اشعار بھی جو حطیثہ کی طرف منسوب کئے جاتے ہیں قطعاً اس کے نہیں ہیں۔

نَكْلَةَ فِي الْمَصْلُوَةِ كَذَادِ فِيَهَا  
وَمَعَ الْخَمْرَ عَنْ سَتِيرِ الْمُقْتَلِ  
أَمْيَنْ كُمْ عَلَيْكَ لَنْ تَعْمِدْ فِيَنْ

(ترجمہ) اس نے نماز میں ہات کی اور اس میں علایہ امنا دکیا اور کلم کھلانے تھی کام رکھ بہانہ کے راستے میں شراب کی کیا کیں اور جب نمازی والپس ہونے کے لئے منظر ہونے لگے تو پکار کر کہ اگر تم سری نظرین کر تو میں کوئی رعات نیا ہے پڑھا دیں میں میرے یاتھا ہے لئے کوئی اچھا اجر قریب ہے ہی نہیں۔

مذکورہ الصدر اشعار بھی صرف ولید کے دشمنوں نے گھر رکھتے ہیں، حطیثہ نے تو ولید کی گورنمنٹ کے نماز میں اس کی مدرج کرتے ہوئے تہاہیت عمدہ اشعار کچھ ہیں اور یہ اس نماز میں جب کہ ولید کے خلاف کسی سماں اور سر زریش کا کسی کو خیال بھی نہ تھا۔ اپنے اس تصدیق سے میں وہ ولید کی تعریف ان الفاظ میں کرتا ہے : -

۱۰۵  
لَمْ يَلْمِدْ أَهْلَهُ إِذْ أَنْتَ أَنْتَ  
فَتَنَ مِمْلَأُ الْأَرْضَ بِهِ إِذْ أَنْتَ  
يَا إِنَّمَا يَنْهَا جَنُّكَ لَمْ يَنْهَا حَمَدَكَ  
يَوْمَ الْحِجَّةِ إِذْ أَنْتَ  
يُصِّمُ الْعَنْ وَجْهَكَ وَصَوَّاهَكَ  
يُشْفِعُ مِنَ الشَّفَعِ الْعَنَاقِ مَنْ أَنْتَ  
تَرْجِمَةً لِشَفَاعَتِ الْكَلِمَرِ قَدْ وَلَقْتَ نَهَا  
وَرَدَهُ خَدْمَهُ إِذْ أَنْتَ شَكَرَ كَرْبَلَهُ كَمْ أَنْتَ  
رَكْنَهُ يَمِنْهُ أَسْوَدَهُ مَمِنْهُ

اسی قصیدہ میں اگے چل کر وہ کہتا ہے :-

ذِلِّي لَأَنْجُدُهُ وَإِنْ سَانَ نَائِي  
لِرُغْبَهُ حَمَدُهُ وَلَأَدْلُهُ  
غَلَى عَاجِزَاتِ الْكَفْنِ حَمَدُهُ حَوَّاهَهُ

(ترجمہ) میں اس مذوع سے الچہ وہ دور ہے ایسی ہی امید رکھتا ہوں جیسے کہ جو سیم بہار میں بارش سبزی اگایتی ہے میں اپنے نرم و نادک بچل کی پرودش کے لئے مذوع کی مدد کا طالب ہوں جو ہجڑتے ہیں اور گھر سے نکلنے کے قابل ہیں۔ اسی طرح یہ واقع بھی فرمی معلوم ہوتا ہے کہ ولید کے پاس ایک جادوگر آیا تھا ویسے اس کے ہاتے میں این مسعود سے فتوی لیا۔ جب این مسعود کو قیس شہوگیا کہ وہ شخص واقعی جادو پر ایمان رکھتا ہے تو انہوں نے اس کے قتل کا حکم دے دیا۔ یہ سئ کر اہل کوفہ میں سے ایک آدمی نے اُن دیکھا دتا اور نیز ولید کے حکم کے اس جادوگر کو قتل کر دیا۔ بعد میں جب اہل کوفہ ولید کے خلاف شکا بت لے کر حضرت عثمانؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضرت عثمانؓ نے یہ کہتے ہوئے کہ تم مخفی گمان کی بنادیں لوگوں کو قتل کر دلتے ہو اغیض ناکام والپس کر دیا۔

ممکن ہے کہ ولید کے پاس کوئی جادوگر لایا گیا ہو۔ اور ولید نے اس کا تماش دیکھا ہو جس پر کوڈ کے متعددین بچڑا کر اس بے چارے جادوگر پل پڑے ہوں اور اسے قتل کر دیا ہو۔ — جس پر ولید کو بھی فحصہ کیا ہو اور حضرت عثمانؓ کو بھی کیونکہ لوگوں کو یہ حق ہرگز نہیں پہنچا کر وہ حکومت کے فیصلہ کے بغیر یا مخفی طن و گمان کی بنارپ کسی کا خون بہانے لگ جائیں۔

محضر یہ ہے کہ ولید ایک عام قریشی فرد تھا بظاہر مسلمان تھا اس تھی اپنے جملہ جاہلی خصائص کا بھی پابند تھا۔ اس دور میں وہی پہلا شخص تھا جو شراب نوشی کر رہا تھا بلکہ اس جیسے اور بہت سے تھے جن کی زبان میں مسلمان ہو چکی تھیں مگر دل پر خلوص ایمان نہ تھا۔ بلکہ کفر ایمان کے مابین متذبذب تھے۔ اکیلا ولید ہی تھا جو پوشیدہ طور پر عشرت کو شی متابا پسندی اور سنسی مذاق کا دلدار تھا بلکہ اس جیسے اور بھی بہت تھے۔ لہذا، قرین تیاس بات یہی ہے کہ ولید اس جادوگر کی سبude بازی سے لطف اندوز ضرور ہوا ہو گا۔ باقی قصہ جوان مسعود کی دخل اندیزی کا منظہر ہے ویلہ کی م Rafat کے لئے گھر لیا گیا ہے۔ میں جانتا ہوں کہ ولید کی معزدی کا ایک سبب اس کی بشراب خواری تھی میکن کچھ اس باب اور بھی تھے جو ممکن ہے اس کی شراب خواری اور اس جادوگر کے کمالات کے معاونت سے بھی زیادہ اہم اور بعد الاثر ہوں۔ ہو سکتا ہے کہ وہ اس باب اہل کو ذکر کے حق میں ولید کی عام سیاسی حکمت عملی یا اطرزِ عمل سے تعلق رکھتے ہوں۔ اہل کو ذکر کی اکثریت میں قائل پر مشتمل تھی۔ مصروفیں کی تعداد بہت ہی کم تھی۔ ولید قریشی مقاوم رائے اپنی قریشیت اور حضرت عثمانؓ سے قرابت کا جو اس کی ماں کی طرف سے اس کے عجائب تھے بہت گھشتہ تھا۔ میں اس بیان کو یہید از قیاس سنبھال سمجھتا کہ یہ میں اکثریت اس مصري قریشی حاکم سے تنگ دل ہو گئی ہو کیونکہ وہ کھلے بندوں اپنی بڑائی کا اظہار اور دوسروں کی تحریر کرتا تھا۔ چنانچہ وہ آہستہ آہستہ ولید سے متغیر ہوتے چلے گئے۔ خود اسے بھی اس تنفس کا احساس ملتا۔ مگر مجبوراً اسے یہ گوار کرنا پڑتا تھا۔ معلوم ہوتا ہے کہ ولید اس ارستقراطیت سے مقابلہ کر رہا تھا جس سے وہ باعث فخر و ناز سمجھتے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے بعض اشراف نے اعلان کر کہا تھا جو شخص کو فرمیں آئے اور اس کا کوئی ٹھکانہ نہ ہو تو اس کا ٹھکانہ "فلاں قبیلہ" میں ہو گا۔ گویا بظاہر یہ اشراف اس صحن میں باہم مقابلہ کر رہے تھے اور اس طرح ایک روایاتی قدمی عربی رواج کو زندہ کر رہے تھے۔ وہ قدمی رواج یہ تھا کہ ہمہن کے پر تپاک استقبال کرنے یا اسے اپنے یہاں زیادہ سے زیادہ ہٹھرنا تے اور بڑھ جڑھ کر اس کی بھانی کرنے میں ایک دس کے مقابلہ کیا جائے۔ یہ دیکھ کر ولید نے حضرت عثمانؓ کے حکم سے یا خود اپنی طرف سے ایک ہمہن خان قائم کیا اور اس طریقے سے ان روؤں کی ہمیں رقاہت و تقاضہ در عصیت کا دربند کر دیا۔ ابو زبید شاعر بھی اگر اسی نہیں ہمہن خان میں اقتضا پھر جا کر ولید سے ملتا۔ اور جب تک دہان مقیم رہتا اکثر ولید کے یہاں اس کی آمد رفت جا ری۔ یہی، ہو سکتا ہے۔ کہ کئی بار ابو زبید ولید کے یہاں سے ہمہن خان کی طرف نشہ کے عالم میں لوٹا ہوا اور زبان کو قابو میں نز کھ سکا ہو۔ لہذا وہ لوگ ولید کے ہاں سے میں تجسس کرنے لگ گئے ہوں۔

اُدھر دلید کو بھی مسوس ہو گیا تھا کہ لوگ اس سے متنفر اور پر وہ آنادا ہے پیکار ہیں چنانچہ اس نے ایسی سیاست سے کہم لیا ہے میں بظاہر سر زمیں اور خیر و معرفت کی اثاثت معلوم ہو اور در پر وہ علوم میں مقبولیت دہر دل عزیزی اور اکثریت کی پہنچ دی حاصل کر رہا تھا۔ اس نے خلا مولن کی آسائش کو متین نظر کر کتے ہوئے ان کا تین در ہم میانہ وظیفہ مقرر کر دیا۔ اور اس قسم کی وجہ سے ان خلاموں کے آفائل اور ان کے موالی کے وظیفوں میں کچھ کمی تکی بلکہ انھیں یہ رقم فاضلہ دولت میں سے ملئی تھی۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ فاضلہ دولت موجود تھی جو اصولاً ان وظیفہ پاٹے والوں میں تقسیم ہوئی چاہئے تھی جنہوں نے اُسے رکرکر بور غیت حاصل کیا تھا۔ لیکن اُس فاضلہ رقم کو ان مجاہدین کے حوالے کرنے کی بجائے اس سے لوٹی خلاموں کی سہوت کا بندوبست کرتا تھا۔ گزوادہ مال غنیمت کو مال غنیمت ہی میں والپس لوٹا رہا تھا۔ کیونکہ لوٹی خلام بھی مال غنیمت ہی کا ایک حصہ تھے جنہیں فاتحین نے سونے چاندی اور دسری اشیاء کی طرح آپس میں تقسیم کر رہا تھا۔ اب جو عربوں کی اس نشیاط سے واقع ہے کہ وہ بڑی حد تک جاہلیت کی عادات نے کہ بظاہر مسلمان ہو گئے تھے وہ بلا کسی تعجب کے اظہار کے یہ سمجھ لے گا کہ کوڈ کے بیتی قبائل اس قریشی والی سے کیوں بیڑا رہتے جو ان کا مال غنیمت اپنی کے مال غنیمت میں لوٹا رہا تھا۔ محسا اور اپنی کی فاضلہ دولت کے ذمیں لوٹی خلاموں کو آسودہ کر کے ان کی پہنچ دیاں محبت اور تائید حاصل کر رہا تھا۔ میں ممکن ہے کہ ان کے ذریعے وہ اپنے لئے ایک ایسی طاقت بنا رہا ہو جو اپنے آفائل کے مقابلہ میں اس کی حمایت کرے یا اپنے سروادوں کے خلاف بوقت ضرورت حکومت کی مدد کر سکے راویوں کا بیان ہے کہ ولید ولید معزول ہوا تو غلام اور مشریعہ نے اس پر سوگ منایا۔ طبری کی روایت کے مطابق باندیاں ردنے کی وجہ سے ہمکیاں لے کر یہ رجزیہ اشعار گاتی تھیں:-

يَا وَيَّا تَيَا قَدْ عَزِيزَ الْوَلِيدَ

يَنْفَضُّ فِي الصَّاعِ وَلَا يَيْدِيَنَدَ

(ترجمہ) ہائے ولید کی معزولی کے سبب سے ہم تمہارے ہو گئے اور اس کے بعد کمار نے والا سید ہمارا حاکم ہنا کہ آیا ہے وہ

بیان و مطلع میں کمی کرتا ہے بڑھاتا ہیں، لوٹیاں اور علام تو جو کے مار دیئے گئے۔

لیکن میکے خیال میں یہ رجز جعلی ہے جسے ولید کے حامی قصہ لگا دل نے گھٹ لیا ہے۔ اس لئے کہ کوڈ کے ایمان لوٹی خلام عربی زبان پر اس قدر حادی نہیں ہو سکتے تھے کہ وہ ولید و سعید کے بارے میں عربوں کی طرح رجز یہ اشعار کہتے۔ تاہم ایسے رجزیہ اشعار سے یہ بات ضرور ظاہر ہوتی ہے کہ ایمانی خلام اور آناد افراد سب ولید کو دل دھان سے چاہتے تھے۔ کیونکہ وہ انھیں عزیز رکھتا تھا اور انھیں اپنا ناچاہتا تھا۔ یہی باعث ہے کہ راویوں کے قول کے مطابق ولید کے بارے میں اہل کوفہ دوپار ٹیوں میں بڑ گئے تھے جو اس کے حامی تھے اور خواص مخالف۔

اسکی مطلوبت یہ ہواں کے کیا ہو سکتا ہے کہ ولیٰ عوام کے ساتھ مشققانہ سلوک کرتا تھا اور خواص کے ساتھ سختی برداشتا تھا۔ لیکن اگر اس معاملہ میں ولید کا طنزہ عمل دیجی ہو تو اسی حضرت ہم رضا کا حقاً تو کوئی اس پر اعتراض کی جھڑات نہ کرتا جو حضرت ہم رضا بھی عوام کے حق میں نرمی اور خواص کے حق میں سختی برداشت تھے۔ لیکن خواص کے حق میں اس سختی کے ذریعہ ان کا مقصد یہ ہوتا تھا کہ وہ ان کی خود پسندی و مخدراں، جاہلی عصیت کی پاسداری اور جذبہ غرور و تکبیر کا مقابلہ کریں۔ ولید کے پاس ایسا کوئی مقصد نہ تھا۔ وہ تو استقریطیت سے زور آزمائی کر رہا تھا اور اس مقابلہ میں اس نے لندنی غلاموں کو اپنے مایمین آٹھ بالیا۔

بہر حال ولید معزول ہو گیا اس وقت کو ذکر کے صحابہ عقل و رائے اس سے بیزار اور ناراض میں تھے۔ سردار ان قوم کی ناراضگی سبب جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کیا یہ تھا کہ وہ انھیں نظرت کی نگاہ سے دیکھتا اور ان سے چشمک رکھتا تھا اس کی کوشش یہ تھی کہ ان کے غلاموں کو ان کے خلاف درفلائی میں معتدیں و مصالحیں اور فتحیں حضرات اس کی جاہلیت کی علاقوں کے باعث سے ٹاپنے کرتے تھے جن کی وجہ سے وہ تماشی، بہنسی، منڈاق، عیش کوشی کا دل دارہ تھا اور حدود اللہ سے خجاہ دیکھتا تھا۔

## باب ہشتم

# کوفہ سعید بن العاص دوڑ میں

حضرت عثمانؑ کا یہ اقسامِ نہایت مناسب تھا کہ انہوں نے دلیل کو محل رکھنے پر اصرار نہ کیا اور اس کی رعایت کئے بغیر شرعی سزادی جس کا نہ تھا۔ اس کے بعد انہیں چلنی یہ تھا کہ کوفہ کی حکومت چاہریں والنصار میں سے کسی صحابی اور قابل شخص کے سپرد کرتے۔ اگر وہ ایسا کرتے تو اس صوبہ کی حالت سدھ رجاتی اور لوگ اختلافات اور فرقہ بندیوں کا شکار رہ جاتے ہیں لیکن انہوں نے اپنے کوفہ کی گردیوں پر سے آں الی معیط کے ایک شخص کو حاکم بن کر ان کی طرف بھجی۔ دیوالاکھ حضرت عمرؑ نے انہیں پہلے ہی تاکید کر دی تھی کہ وہ ان وہ قبائل کے افراد کو لوگوں کی گردیوں پر سرگز سوار نہ کریں اور اس میں کسی شک کی تجویز نہیں کر اپنے کو ذکر حضرت عمرؑ کی اس تاکیدی ہدایت کا علم ہو گا جو انہوں نے حضرت عثمانؑ کو دی تھی مزید برا آں ان کی نظر میں بہت سے صحابکرامؑ ایسے تھے جن کی سیرت پرہ مطہن تھے اور جنہیں اپاہکم بنانا وہ پسند کرتے تھے حضرت عثمانؑ کو یہ بھی معلوم تھا کہ اپنے کوفہ سعید بن ابی و قاصمؑ کے بعد دلیل بن عقبہ کی حکومت سے دل شک ہو چکتے تھے لہذا، اب کی باری کے لئے ضروری تھا کہ وہ کوفہ کی حکومت پر کسی ای شخص کو مأمور کر تے جو دلیل کے ہم مرتبہ ہوئے کی بجائے حضرت سعیدؑ کی قدر و ممتازت کا ہوتا۔ سعید بن العاصؑ نے یہی یادیت کے نوجوانا کوفہ کے نئے والی سعید بن العاصؑ میں سے تھے ان کے مزاج میں اختلاف راست بودی تھی۔ نفع شام میں اپنے بھائیوں کے ساتھ انہوں نے بھی اپنے جو ہر دکھائے اور کارہائے تماں انجام دیتے۔ حضرت عثمانؑ کی خلافت سے پہلے وہ اپنی کی سرپرستی میں رہتے تھے۔ ایک مرتبہ حضرت عمرؑ نے قریشیوں کو تلاش کرتے ہوئے ان کے بارے میں پوچھا تو انہیں بتایا گیا کہ سعید بھائی ہیں اور ان کی حالت ناٹک ہے۔ چنانچہ حضرت عمرؑ نے حضرت معاویہؑ کے پاس پیغام بھجو اور سعید کو آزاد و خطاوت سے ان کے اعمرا پر پاس بیچ دیا جائے جو ہبھی وہ مدینہ پہنچے ان کی صحت و قوت دوڑ آئی جحضرت عمرؑ نے ان کا بڑے تپاک سے استقبال کیا اور ان سے بہت محبت و شفقت کا سلوک کیا جحضرت عمرؑ ان کے حال پر بہتر تھا

سہر ہان رہے ہی تھی کہ آپ نے ان کی ستادی کر دی اور انہیں وہی رتبہ عطا کیا جوان کے جیسے دوسرے قریشی نوجوان اشرف کو حاصل تھا۔ پیر حائل ڈہ ہمو قریشی اور حضرت عثمانؓ کے قریبی رشتہ داروں میں سے تھے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ صداقت پنڈتھے لیکن بایس ہمدردہ قریشی کی علمت کے حتماً اور بیوامیہ کی خلقت و امتیاز کے خصوصات قائل تھے۔ الفرمن وہ کوڈ میں اس پچھتہ ارادہ کے ساتھ گئے تھے کہ ولید کی پیدا کردہ جملہ خرا بیوں کی اصلاح کریں اور اس بارے میں ان کی طرف بہت سے قصے منسوب کئے جاتے ہیں۔ بعض داستان گو کہتے ہیں کہ انہوں نے ولید کی عصیاں کاری سے اجتناب کے پیش نظر منبر کو جھی دھلوایا جس سے بعض قریشیوں کو دکھپڑا۔

یہ ٹھیک ہے کہ ابی کوفہ نے ان کا شاندار استقبال کیا تھا اور سعید نے بھی ابتداءً ان لوگوں کے ساتھ اچھی سیاست سے کام لیا۔ انہوں نے کوفہ کے حالات کا سبب تریب سے مطالعہ کیا۔ ان اشخاص کو ندیم و مصاحب بتایا جو رذ ساد مبلغین میں کوفہ اور دیگر نئے مفتوحہ علاقوں کی اصل بیماری ہی عرصے کے بعد وہ معاملہ کی تہہ تک پہنچ گیا اور معاملہ کی بھیجی صورت سے حضرت عثمانؓ کو مطلع کر دیا، اس نے حضرت عثمانؓ کے پاس جو روئیہ اچھی تھی اس میں مراحوال کوڈ ہی کی ہو بہرہ تصویر نہ تھی بلکہ اس سے صوبہ جات کے احوال پر بھی بہتری پڑی تھی۔ اس نے بتایا کہ کوفہ دو دو جوہ کی بنا پر فتنہ و فساد سے دوچار ہے۔ ایک سبب یہ تھا کہ ”صاحب بیقت“ حضرات کمزود ہو گئے تھے۔ مرد رایات کے ساتھ ان کی جیشیت گھٹتی جا رہی تھی۔ اصحاب بیقت وہ رؤسائی خوفتوحات میں سب سے پہلے شریک ہوئے اور جب کوفہ کا شہر بسایا گیا تو وہی مقیم ہو گئے۔ ان میں سے بعض ایسے بزرگ بھی تھے جنہیں اپنے قبیلوں میں سرداری حاصل تھی۔ ان میں ایسے مبلغین بھی تھے جنہیں رسول خداؐ یا صاحبِ کرامؐ سے شریف نبیات کے باعث بلند دینی مرتبہ حاصل تھا مگر اب موت ان کی تعداد کو جنگ دامن ہر دو صورتوں میں گھٹائے جا رہی تھی۔

دوسرے سبب یہ تھا کہ نوجوانوں اور دیگر علاقوں سے آئے والوں کی تعداد روز بروز بڑھ رہی تھی ان میں بڑی تعداد ان عرب کے صحرائشینوں کی تھی جو اپنی مرمنی سے یا خلیفہ کے حکم سے شکر میں بھرتی ہونے کے لئے آتے تھے اور انہی طرح ایک بڑی تعداد ان قیدیوں کی تھی جنہیں فاتحین اسی رہ جنگ کی جیشیت سے مالی غنیمت کے ساتھ آپس میں تباہ کر لیتے اور پھر اپنے ساتھ کوڈ میں لا کر لیتے۔ پھر اس نئی نسل میں بہت بڑی تعداد ان کی تھی جو آزاد ماقول ہونڈیں

کی اولاد تھی ملا وہ ازیں ایسے لوگوں بھی کیتھی تعداد میں موجود تھے جو یا تو آزاد گھبیوں کی اولاد تھے یا غلام گھبیوں کی۔ یہ تمام نئی پہنچ کر نیایاں جیتیں و قوت اختیار کے کے کوفہ کی عمومی نندگی پر اشناز ہو رہی تھی۔

غرض عرب و ہبھم کے یہ اجنبی اور ان کی اولاد کو فد میں اس قدر پھیل گئی کہ کاہل سبقت دب کر رہ گئے۔ یوں معلوم ہوتا تھا جیسے ان کی بجائے حکومت کی ہاگ ٹھہر بھی اس نئی پور کے ہاتھ میں آجائے گی۔ یہ نئی پورہ ساری کی ساری علم کی بجائے جہل اور نرمی و سہرہ بانی کی بجائے درشتی و تشدیخوئی سے زیادہ بہرہ و رتمی۔ بد و اپنے سہراہ اپنی روانی درشتی۔ تند خوبی و عصیت اور جہل لاتے تھے۔ قیدی اپنے سہراہ اپنا موروثی تبدیل لاتے تھے جو نو ملن پڑی رحالت میں ہوتا جس میں شکست خوردگی کی وجہ سے عاجزی و ذلت ماننی پر حسرت، مستقبل سے مایوسی، آقا کے خلاف دل میں لعنت و کیشہ مکروہ خوف اور چال بازی کے ہلے جلے جنبدیات پانے جاتے۔ اس ماحل میں پروردش پانے والوں نے دونوں گروہوں سے کچھ عذتیں اور اخلاق اپنائیں، صحیح شکلیں ان کے سامنے نہیں اس طرح ذریف اپنے لئے بلکہ دوسروں کے لئے بھی یہ پریشانی کا سبب بن گئے اور ان کی درجت سے سیاسی معاملات بھی نہایت پچیدہ ہیں گئے جنہوں نے امراء و عمال کو گھبیب و غریب شکلات میں ڈال دیا، وہ الگ معاملات کے ایک سر سے کو سچھات تھے تو ”سر اسراخ پر الجھ جاتا تھا۔

اس قسم کی کچھ ہاتھیں سعید نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں لکھے گھبیں تاکہ انھیں اپنے ملائقہ کی حقیقت حال سے ہگاہ کریں۔ حضرت عثمانؓ نے جو اپا سعید کو ہدایت کی کہ جہاں تک ممکن ہو تو تم اسی دعائیت اور بھلائی کو اپنا شعار بنا لوا اور حتی الوسع اپنے آپ کو اور عوام کو فتنہ و فساد سے بچائے رکو۔ نیز یہ بھی ہدایت کی کہ ”احباب سبقت“ کو انسان سے مراسم رکھنے والوں کو مقدم رکھتے ہوئے ہاتھ جملہ عوام کے ساتھ منصفانہ طور پر درجہ پر درجہ سلوک کر دکسی کو دوسروں سے پنا واجب ترجیح نہ دو رہ کسی کے ساتھ زیادتی کر دن کسی پرستم ٹھاڑ۔

تاہم اس وقت سے حضرت عثمانؓ کو یہ گھبھوس ہونے لگا کہ عوام کے احوال متغیر ہو چکے ہیں اور فتنہ رونما ہو رہا ہے لہذا اس فتنہ سے بچاؤ کی سبیل پیدا کرنا الابدی امر ہے۔ چنانچہ انھوں نے مدینہ میں **حضرت عثمان کا مجوزہ علاج** لوگوں کے سامنے تقریر کرتے ہوئے یہ سب امور بیان فرمادیئے۔ فتنہ کے تاثر سے متباہ کیا اور جس روش پر گامز نہ ہو لے کی انھوں نے سعید کو ہدایت کی تھی اس کے پارے میں مشورہ طلب کیا۔ لوگوں نے ان کی فرستادہ بذریعات کی تائید کی میکن حضرت عثمانؓ نے ایک اوسا ہم تجویز ہیش کی جسے سُن کر اہلیان مدینہ کی کثریت نے بہت زیادہ مسربت کا اظہار کیا۔ حضرت عثمانؓ کا خیال تھا کہ اس طرح بگٹھی ہوئی حالت کو سنبھالا جاسکے گا اور منتشر احوال کی شیرازہ بندی ہو سکتے گی۔ لیکن نتیجہ حضرت عثمانؓ کی مرضی کے بالکل برعکس نکلا، ان کی پیش کردہ تجویز یہ تھی کہ لوگ عرب

میں جہاں بھی اقامت کر لیں اخھیں جگہوں پر ان کے مالی غیرت کے حصہ منتقل ہو جائیں، مطلب یہ تھا کہ ذہنی خدمت کے علاوہ جو ناگزیر ہے کوفہ، لبڑا اور مصر میں صرف وہی افراد رہیں جن کا دہانہ رہنا ضروری ہے۔ اہل مدینہ حضرت عثمانؓ کی اس نبی تجویز کو سُن کر غیرت و تعب میں پڑ گئے، انھوں نے حضرت عثمانؓ سے دریافت کیا کہ آخر اپ ہمدائی وہ زمینیں جو مال غیرت میں ملی ہیں ہماری طرف کیونکہ منتقل فرمائیں گے؟ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا۔ اور یہی اس نبی تجویز کا لپ لیاب ہے جو چاہئے گا ہم اس کی زمینیں اس کی جانباد کے ہے لے میں جو دھیارہ میں لینا چاہئے بکوادیں گے۔ لیکن یہ سُن

اسلام میں بڑی بڑی ملکیتوں اور جاگیر دار انتظام کا آغاز مسئلہ آسان کر دیا جو ان کے خواب دخیال میں بھی نہ ملتا۔ چنانچہ وہ خدا کی طرف سے اس کشاورش کی جریئے اک بہت نوش ہوئے اس طرح اللہ نے ان پر ایک

### ایک عظیم اقتصادی انقلاب

کر اپنے اپنے گھروں کی طرف چلے گئے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے اکلائی اہل حجاز کے لئے اور انہیں بعد تمام اہل حرب کے لئے یہ پہیں کش کی کہ وہ اپنی ان زمینوں کی بجائے جو عراق یا دوسرے علاقوں میں ہیں، حجاز یا عرب کے دوسرے اقطاع میں جہاں چاہیں زمینیں خرید سکتے ہیں۔ اس صورت میں وہ اپنے اپنے علاقوں میں رہیں گے اور انہیں دہانہ سے ادھر اکھر نہیں چانا پڑے گا۔ ان کے ساتھ ان کے کتبہ، قبیلہ والے اور متعلقین بھی مقیم رہیں گے۔ لہذا، صوبہ جات میں آبادی کا دباؤ پہکا ہو جائے گا اور ان علاقوں کی طرف اہل عرب کی ہجرت گھٹ جائے گی۔ علاوہ ازیں یہ بھی مذکور ہوا کہ جو لوگ صوبہ جات میں دا قع املاک کے عومن عرب کے اخراج میں یا حجاز میں زمین خریدیں گے اخھیں بہت سے مزدوروں کی بھی ضرورت ہوگی تاکہ ان زمینوں کی اصلاح ہو اور ان میں فصلیں کاشت کی جائیں۔ نیجہ یہ ہو گا کہ غلام دموالی زیادہ تعداد میں اخراج عرب کی جانب کی پیچھے آئیں گے اور اس طرح صوبائی علاقوں میں تیلیوں کی مسل آمد کے باعث آبادی پر جو دہانہ پڑ گیا تھا وہ بھکا ہو جائے گا۔ اس تجویز پر لوگوں کی مسترت دشادمانی کوئی تعجب خیز امر نہ تھا، ظاہر ہے کہ حجازیوں کے لئے سر زمین حجاز عراق کے مقابلے میں زیادہ عربیتی۔ اسی طرح یہیں کو سر زمین میں مصروف شام سے زیادہ پیاری تھی، وہ زمینیں ان کے وطنوں میں ہونے کی وجہ سے ان سے قریب ہوں گی، اخھیں اس کی دیکھ بھال میں زیادہ مشقت و کلفت بھی سہ داشت نہ کرنا پڑے گی۔ سب کوئی چھوٹا بڑا سفر کرنا پڑے گا اور نہ اپنے آباد جداد کی سر زمین سے ہجرت کرنی پڑے گی۔ حضرت عثمانؓ نے اس اجادات کی عام تہمیکی اور لوگوں کے لئے وہ تفہیم راہ کھول دی جس کا لوگوں کی سیاسی۔ اجتماعی۔ اقتصادی اور خلائقی زندگی پر بہت گہرا اثر پڑا۔ اب اس اثر کو بنانے کے لئے ہم کچھ مثالیں پیش کرتے ہیں۔ بھالوں کو حجاز میں کئی صھابہ کیا بڑی بڑی منقولہ وغیر منقولہ املاک رکھتے تھے۔ جلد ہی انھوں نے دیگر صوبہ جات میں زمینیں خرید لے کے لئے اپنا تمام مال خرچ کر دیا،

انھیں علم تھا کہ مفتوحہ علاقوں کی زمینیں جہاڑ کی زمینوں سے زیادہ شاداب اور رخیز ہیں اور وہاں کاشتکاری بھی کم مختلط ہے۔ حضرت طلحہؓ نے عبید اللہؓ نے بڑی جدوجہد صرف کر کے خیر کے تقریباً تمام حصے ان لوگوں سے یا ان کی اولاد سے خرید لئے تھے جو رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ فتح خیریں شرکیں ہوئے تھے مگر جب حضرت عثمانؓ نے یہ دکھوں دیا تو انھوں نے خیر کے حصے ان اہل جہاڑ کے ہاتھوں پیچ دیئے جو فتح عراق میں شرکیں تھے ان کے عوض ان لوگوں کی عراق کی زمینیں لے لیں جو حضرت طلحہؓ کے پاس خیری کی زمینوں کے علاوہ بھی بہت مال و متراع تھا۔ لہذا، انھوں نے چند اور اہل جہاڑ سے بھی ان کی عراق میں واقع زمینیں خرید لیں۔ یکلئے نو حضرت عثمانؓ کو اپنی جہاڑ والی زمین دے کر اس کے عوض ان کی عراق والی زمین لے لی۔ دوسرے لوگوں نے بھی یہی سلسلہ جاری رکھا، جس کو بھی جہاڑ سے بھرت ناگوار گز ری اسی نے مفتوحہ علاقوں والی زمین پیچ کر اپنے وطن سے تریکی کی زمین خرید لی۔ اس کا نتیجہ ایک تریہ نکلا کہ عراق اور دوسرے علاوچا جات میں بڑی بڑی جائیں ٹھہر میں آگئیں۔ کیونکہ اس جدید تحریک سے فائدہ اٹھا سکنے والے دہی لوگ تھے جن کے پاس بڑا سرمایہ تھا۔ اور جو چھوٹی چھوٹی جائیداد کے مالکوں سے ان کی جائیدادیں خرید سکتے تھے۔ لہذا، حضرت طلحہؓ نے خریدی۔ حضرت زبیرؓ نے خریدی۔ مردان بن الحکم نے خریدی۔ اور اس سال زمین کی خریدی۔ فروخت قرضہ جات اور تبادلے کی وجہ سے دولت خوب مختلط ہاتھوں ہیں گھومتی پھرتی رہی۔ پھر یہ مسلسل صرف جہاڑ و عراق تک محدود نہ رہا۔ بلکہ یہ ایک طرف تمام ملک عرب اور دوسری طرف تمام ملک مفتوحہ میں عام ہو گیا۔ ایک طرف بڑی بڑی زمینداریاں اور جاگیریں نظر آتی تھیں تو دوسری طرف ان کی دیکھ بھال کرنے والے مزدوج بھی نظر آتے تھے۔ جن میں غلام، موالی اور آزاد بھی شامل تھے۔ بین صورت اسلام میں رہ طبقد جدید ٹھہر میں آگیا جسے مالداروں کی حکومت (PLUTOCRACY) کہتے ہیں۔ جس کا انتیازی نشان وہ اس قدر ایستادت ہے جنسل سیادت کے علاوہ جاندار کی کثرت۔ دولت کی فراوانی اور خدمت گزاروں کی افراط رکھتی ہے۔

ثانیاً اس کا نتیجہ بس امداد ہوا یہ کہ جن لوگوں نے ملک عرب میں اور بالخصوص جہاڑ میں زمینیں خرید لی تھیں وہ انھیں رخیز بھی نہ لانا چاہتے تھے لہذا، انھوں نے زیادہ سے زیادہ غلام فراہم کر لئے۔ چنانچہ کچھ ہی مدت بعد جہاڑ کا دنیا کے بہترین گلزاروں میں شمار ہوتے لگا۔ ایسے باغات جو سب سے زیادہ شاداب و رخیز اعلیٰ چھلوں سے لدے ہوئے اپنے مالکوں کے لئے بڑی آمدیوں کا باعث جس کا نتیجہ خوبش حالی و فارغ الہالی ہو۔ نتیجتہ جلد ہی خود مکر۔ مدینہ اور طائف میں فدیع ابوال رئیسیوں کا وہ طبقہ پیدا ہو گیا جو خود کسی کام کو ہاتھ نہ لگاتا جس کا تام کام فلاں کے ہاتھوں سر انجام پاتا۔ اور جس کا اپنادت لمبوب،

عشرت کوئی اور سہی مذاق میں گزرتا۔

ازان بعد ایک صورت یہ رونما ہوئی کہ جہاز اور اس کے علاوہ تمام اقطاعی عرب میں تمدن بسی راستہ تمام کمیں آیا چنانچہ خوشحالی دا ارم پرسی کا دوڑ دوڑ ہو گیا۔ وہ فنون بھی پیدا ہو گئے جو خوش حالی اور آرام پرسی کا شمرہ ہوتے ہیں یعنی نعمہ و سرور دل رض و شاعری کی دہ تسمیں جو سمجھیگی اور قوت عمل پیدا نہیں کرتی بلکہ بیکاری دا ارم پرسی، اور ان کی لذت کے لئے مر منتے کی عکسی کرتی ہیں یا ان اغراض کے لئے اپنے آپ میں کھوئے رہنے اور اپنے نفس کی فکروں میں لگے رہنے کی ترجیح کرتی ہیں۔ اس خوش حال دا ارم پرسی بلطف کے جلو میں غلاموں کا دہ طبقہ زندگی گزار رہا تھا جو اپنے آقاوں کا ملک تھا اور ان کی زندگیوں کے پروگرام مرتب کرتا تھا۔ ان کے لئے ان کی باطل سرگرمیوں اور یہ سس پرسیوں کا انصرام دا ہتمام کرتا تھا۔ علاوہ اذیں ان غلام سرداروں یا سردار غلاموں کے پہلو میں ایک اور طبقہ بھی زندگی لبکر رہا تھا اور وہ تھا محروم صحرائشیں عربوں کا جو عراق میں کسی زمین کے مالک نہ ہونے کی وجہ سے جہاز میں کوئی قطعہ اراضی نہ خرید سکے اور اسی طرح جہاز میں ان کے قبضہ میں کوئی زمین نہ تھی جسے بیع کر عراق میں جائیدار خرید سکتے۔

جب حضرت عثمانؓ اور ان کے مشیران و خواص اس نئی تجہیز پر غور دلکر کر رہے تھے تو ان میں سے کسی کی نگاہ ان دوریں نتایج تک پہنچی تھی، حضرت عثمانؓ نے تو ایک خرابی کا ازالہ اور ایک بد عرفی کا استیصال کیا تھا، ان کا مطلب تو یہ تھا کہ عربوں کی ان کے علاقوں میں ہی رہنے دیا جائے اور ان کی ہجرت کا ندر کم ہو جائے۔ نیز قبیلوں اور غلاموں کو ملک عرب میں لے آیا جائے۔ انھوں نے قابل جہاز کو اجازت دی تھی کہ وہ مخصوصہ علاقوں میں واقع اپنے چھوٹے چھوٹے اقطاع پیچ کر ان کے عوض اپنے قبیلی علاقوں میں زمین خریدیں اور ترمیب وہ کاس کی جگہ داشت کریں۔ لیکن حضرت عثمانؓ کا مقصد حاصل نہ ہوا بلکہ اس نے جلتی پرستیں کام کیا اور معاملہ کو مزید خطرناک کر دیا۔ نہیں معلوم کہ حضرت عثمانؓ عربوں کو ملک مفتور حکمی طرف جانے سے رد کئے یا واقعی طور پر اس ہجرت کے ریلے کو بند کرنے میں کامیاب ہوئے یا نہیں۔ یکونکہ تاریخ ہمیں اس باتے میں کچھ نہیں بتاتی۔ بلکہ مجھے تو اس میں بھی شک ہے کہ تاریخ حضرت عثمانؓ رضی اللہ عنہ اور ان کے مشیران کا کارکی اس اہم تجہیز کو کچھ بھی سکی جس کے ذریعہ انھوں نے مسلمانوں کی اقتصادی زندگی میں یہ انقلاب عظیم برپا کرنا چاہا تھا۔ اس میں شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ ان مفتور معاوقوں سے ان روزانہ قبیلی علاقوں اور قبیلیوں کا دہاؤ کرنے میں کامیاب نہ ہوئے۔ اس لئے کہ عہد عثمانؓ میں فتوحات کی رو تھی بلکہ فتوحات کا پیلا بستور بڑی شدت اور تنہی کے ساتھ بڑھتا ہی چلا جا رہا تھا جیسا کہ ہم آگے چل کر دیکھیں گے۔ بھرپور کمال غنیمت کے پائیں حصوں میں سے چار حصے (چار) فاتحین میں تقیم ہو رہے تھے۔ یہ فاتحین مفتور شہریوں میں ہی اقامت گزیں تھے۔ سرحد کی طرف انھیں چار سال کے بعد ایک پارچانا ہوتا تھا اور جب جاتے

تھے تو صرف چھ ماہ کے لگ بھگ دہاں پھرائے ہاتے تھے۔ بہر حال یہ احوال غنیمت اور یہ قلام اپنے آفاؤں کے ساتھ موجود تھا۔ شہر دل میں سے بڑھتے تھے اور ہے تھے اور غلاموں کی تعداد مسلسل بڑھ رہی تھی۔ ایک ہی چارہ کا رختا اور وہ یہ کفتح کا سلسہ ٹک چاتا اور سلطنت امن داشتی کے ساتھ میں زندگی بس کرتی اور یہ چیز حضرت عثمانؓ کے بعد خلافت میں میسر نہ آسکی کیونکہ اس وقت تو والیاں صوبہ جات کا ایک دوسرے سے بڑھ چڑھنے کی ملاقات فتح کرنے میں مقابلہ ہوتا ہوا تھا۔ اسی طرح پھر سالار ان سرحد کے مابین شدید مقابلہ رکھا کہ کوئی کس کا بزرگ میں سب سے پہلے دشمن کے سامنے سیدھے پر ہوتا ہے اور کون سب سے پہلے کس شہر پر قائم ہوتا ہے۔ کون سب سے زیادہ غنیمت حاصل کر اداخود کو اور اپنے لشکر کو آسودہ دل شاد کرتا ہے؟ تیناً حاکم صوبہ کی خوشنودی حاصل کرتا ہے اور ثالثاً غلیقہ دھماکہ رسولؐ کی مرسٹ کا باعث ہوتا ہے۔ بہر حال حضرت عثمانؓ مستقر ہیں اور سنلوہیں کا دباؤ مفتور حشہ دل بالخصوص بصرہ دکونز سے کم نہ کر سکے۔ اور نہ مجاز میں زمینیں خریدنے والوں کو یہ موقع مل سکا کہ وہ اپنے معاملات کو منظم و منضبط کر کے مطلوبہ کارکنوں کو اس انداز سے درآمد کرتے کہ مفتور حشہ شہر دل میں غلاموں کی تعداد کم ہو جاتی حضرت عثمانؓ نے اس اقتصادی انقلاب کی بیانات کا طالی اور ۱۵۰۰ میں وہ شہید ہو گئے۔ ابتدائی دو سالوں کے اندر ہی گردی شروع ہو گئی تھی۔ لہذا، اس غصہ سے وقت میں یہ انقلاب موقع تماٹ تو پیدا نہ کر سکا بلکہ حد در جہہ غصہ سے وقت میں وہ انتہائی ناگوار پھل لایا۔ کیونکہ جانکے سرایہ دار تو اس موقع کے ہی نایت اشتیاق منتظر تھے ہی۔

حضرت عمرؓ نے جب قریش کو مدینہ کا پابند کیا تھا تو صرف افراد کو پابند نہیں کیا تھا بلکہ بڑی حد تک ان کی دولت کو بھی دہاں سے باہر نہ جانے دیا تھا وہ جماز اور مالک مفتور حشہ کے درمیان بڑے پیمانہ پر تجارت کرتے تھے۔ جس سے انھیں بڑی مقدار میں منافع حاصل ہوتا تھا۔ لیکن وہ اس دولت کے سیل بے پناہ کو بہاری آج کل کی اصطلاح کے طالب کسی بڑے نفع بخش کام میں نہ لگا سکتے تھے۔ مال پر مال اور نقدی پر نقدی بڑھتی چلی جا رہی تھی۔ فقرار اور مترسٹ درجے کے لوگ اس دولت کو دیکھتے تھیں تھیں و تھیں کا اٹھا کرتے تھیں اس کے خلاف زبانیں بھی کھو لتے جس سے مجبور ہو کر اصحاب ثریت اپنی دولت کا کفارہ بخشش خیرات اور عطیتیں کی شکل میں ادا کرتے رہتے تھے۔ نیک دل ان غنیماں اس اس خدات و بخشش سے خوشنودی مولی اور ٹوام کی دلخواہی کے طالب ہوتے تھے اور دوسرے لوگ اس عمل سے بعض لوگوں کے دل میں پیدا ہونے والے حسد دیکھنے سے پہنچ کی کوشش کرتے تھے۔

لہ حیرت ہے کا سیل جگ کے متعلق قرآن کے صریح حکم کے خلاف انھیں قلام بنایا جاتا تھا۔ کیا ہم تاریخ کے بیان کو صحیح مانیں؟

حضرت عمر بن زر سے منع نہ کیا تھا کیونکہ ان کے پاس اس سلسلہ کو پنڈکر لے کے لئے کوئی صورت نہیٰ تاہم ان کے دل میں یہ بات پوری طرح جاگریں ہو چکی تھی کہ سرمایہ دار جتنی چاہیئے اس سے زیادہ دولت کما سے ہے ہیں۔ یہی سبب ہے کہ انھوں نے اپنی زندگی کے آخوندی ایام میں فرمایا تھا۔ ”جو بات مجھے بعد میں معلوم ہوئی اگر ابتداء میں معلوم ہو جاتی تو میں زرداروں سے تمام قاتلتو دو ولت چھپن کر فقراء میں تقسیم کر دیتا“ بیان کیا جاتا ہے کہ ایک روز حبیب الہ مدینہ خواب سے بیدار ہوئے تو ایک مہگانہ خیر شور سنا تھی دیا جحضرت عالیٰ اللہ علیہ السلام کو دریافت کرنے پر بتایا گیا کہ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کا کاروان تجارت دار ہوا ہے۔ اس پر حضرت عالیٰ اللہ علیہ السلام نے رسولؐ خدا کو یہ فرماتے ہوئے سُنا تھا۔ ”مجھے ایسا معلوم ہو رہا ہے کہ جیسے عبد الرحمن بن عوفؓ پل صراط پر ہوں وہ کبھی ایک طرف کو مجھکے ہیں کبھی دسری طرف وہ پچ کر ٹوٹ کل آتے ہیں مگر طبی شکل سے۔ یہ حدیث حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے سُنی تو کہا میں طرف سے اس قائد کے تمام اونٹ مع لدے ہوئے ساز و سامان کے راہ خدا میں خیرت ہیں۔“ راویوں کا بیان ہے کہ اس پر جو سامان تھا رہ اونٹوں سے زیادہ قیمتی تھا۔ اور کاروں ان تجارت پاچ سو اونٹوں پر مشتمل تھا۔

ابن سعد کی ایک روایت بواسطہ سیمان بن عبد الرحمن وشقی۔ خالد بن زیرید بن ابی مالک۔ اپنے والد سے۔ عطاہ بن ابی ربیع۔ ابراہیم بن عبد الرحمن بن عوف اپنے والد حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ سے ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اسے عبد الرحمن بن عوفؓ نے سے ہے۔ توجہت میں کوئھوں کے مل چلتے ہوئے داخل ہو گا۔ خدا کی راہ میں خیرت کو کتیر سے قدم کھل جائیں حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے کہا۔ یا رسول اللہ کوں سی چیز خیرت کر دوں۔ فرمایا جو کچھ کل تک تیرے پاس تھا اسے خیرت کر دے۔“ ابن عوفؓ نے کہا۔ یا رسول اللہ کیا وہ سما کچھ دے دوں۔“ آپ نے فرمایا!“ ہاں۔“

ابراہیم بن عبد الرحمن بن عوفؓ کہتے ہیں کہ یہ سُنی کہیر سے والد رہا۔ سے تسلی ارشاد کرنے کے ارادہ سے چلے آئے کہ رسول خدا نے پیغام بھیوا یا کہ جریئلؓ نے کہا ہے عبد الرحمنؓ کو حکم دو کہ وہ جہاں نوازی کرے مسکینوں کو کھانا کھائے۔ سائل کو خیرت کے اور اس خیرت کی ابتداء اپنے اہل و عیال سے کرے، اگر وہ ایسا کرے گا تو یہ اس کے زر و مال کا ترکیب ہو جائے گا۔“

لئے۔ پل صراط کا عقیدہ جو سیون سے مانع ہے۔ یہاں پر روایت و ضمیم ہے۔

تہ۔ ملاقات بن سعد مطہر علیہ السلام، جزو ثالث، القسم الاقل ص۹

تہ۔ مات نظر آتا ہے کہ روایت کا یہ حصہ وضیع ہے کیونکہ پہلا حکم قرآن کے ارشاد کے بالکل مطابق تھا جس میں (قل العقو) اپنی ضرر جیسا سے ناٹد تمام دولت کو فی بیل اللہ درے دینے کے لئے کہا گیا ہے۔

غرضِ عہد نبوی میں حضرت عبدالرحمنؓ کی دولت کا یہ عالم تھا امّا پت کے بعد ایک توجہ تاریخی تو تجارت کی تو سیع اور اس کے نفع کی بدولت دوسرے ان اموال غنیمت کی وجہ سے جو خدا مسلمانوں پر ازدواجی کر رہا تھا اس دولت میں کوئی گناہ اضافہ ہو گیا۔ کہا جاتا ہے کہ انھوں نے پچاس لاکھ دینار (سونے کے) راہ خدا میں خیرات کرنے کی دستیت کی تھی۔ انھوں نے بہت بڑی میراث چھوڑتی تھی، ان کے پاس ایک ہزار اونٹ اور تین ہزار بھیر بکریاں تھیں۔ ان کی زراعت شاداب نریں زمینیں میں تھی جنہیں میں اونٹ میراب کرتے تھے۔ ان کی چار بیوگان میں سے ہر ایک کا حصہ اسی ہزار سے لے کر ایک لاکھ تک بنتا تھا۔ راوی کہتے ہیں کہ حضرت عبدالرحمنؓ نے جو سونا چھوڑتا تھا اسے کلمہ طیوں سے تورا گیا تھا اور اسے کامنے والوں کے ہاتھوں میں آبلے پڑے گئے۔ ساتھ ہی یہ بھی ذہن نشین رہے کہ حضرت عبدالرحمنؓ ہی واحد شخصیت نہ تھے جو اس قدر عظیم سرایہ کے مالک نہ تھے۔ تمام صاحب گیا اور رؤس قریش کا یہی حال تھا۔ چنانچہ جب حضرت عثمانؓ نے یہ جدید اقتصادی انقلاب پیا کیا تو ان زرداروں کو اپنا بعیسیہ منافع کے کاروبار میں لگانے کا موقع مل گیا۔ لہذا، وہ مالدار ہونے کے ساتھ ساتھ کاروبار دا لے بھی ہو گئے۔ دیکھتے ہی دیکھتے بڑی بڑی چاکریوں پیدا ہو گئیں جیسا کہ ہم پہلے کہہ چکے ہیں اور آغاز اسلام میں ہی وہ بڑی چاکری داریاں رونما ہو گئیں جو رہن جو ہوتی تھی۔ آخری ایام میں نہود اور ہوک اس کی بردباری کا باعث ہوئی تھی۔ وہی چاکری دارانہ نظام حبیس نے رہن جو ہوتی تھی کرتا ہے کیا تھا بعینہ اس نے اسلامی خلافت کو بھی برباد کر دیا۔ اب روما کی سلطنتی سیاست میں کیا تھا۔ مسلمانوں کی ملک بھی تھی۔ چنانچہ لوگ ان سے والبستہ ہو کر گرد ہوں اور جماعت میں تقسیم ہو گئے تھے بعینہ مسلمانوں کی بھی ایک قلیل تعداد ملکت کی زمینوں کی ملک بھی۔ اور لوگ ان کے دامن سے والبستہ ہو کر گرد ہوں میں منقسم ہو گئے۔ اس نظام نو کے نتائج جسے حضرت عثمانؓ نے خواہ اپنی رائے سے اختراع کیا تھا اپنے میرزاں کا رکھ کر کے شورہ سے صرف سیاسی ہی نہ تھے کہ دولت مذکور طبقہ پیدا ہو گیا اور ان کی افراط ازدرا نے لوگوں کو اپنی جانب کھینچ کر گرد ہوں میں بانٹ دیا اور چھرائی تفرقہ کی وجہ سے ان میں باہم حکمرانی کے لئے کشمکش پیدا ہو گئی۔ لکھ اس کے اجتماعی نتائج بھی تھے وہ یوں کہ اس انقلاب نے طبقائی نظام کو اس کی انہیاں کی پہنچ دیا۔ ایک طرف رئیسیوں کا اڈ سچا طبقہ تھا جو دیسیں پیدا اور اسے شادار دولت اور بے حساب قوت کا مالک تھا دوسری طرف ان تسبیبوں کا طبقہ تھا جو راعیت کرتے تھے اور ان رؤس کے کاروبار کی نگرانی کرتے تھے۔ ان دو متنازع طبقوں کے درمیان عرب عوام کا متوسط طبقہ تھا۔ پوچھ لے جو صوبائی ملائقوں میں اقامت گزیں تھے۔ دشمنوں پر یقیناً کرتے تھے۔ سرحدوں کی عمارت کرتے تھے اور اپنی ملک کے جان دمالیکی مدافعت کرتے تھے۔ یہی وہ متوسط طبقہ ہے جس کے ساتھ افغانیا نے تحریکی اور انھیں گروہوں اور ٹولیوں میں تقسیم کر دیا۔ جو شخص بھی مسلمانوں کی تاریخ کا بغور مطالعہ کرے گا وہ دیکھے گا کہ مسلمانوں کا پہلا

دنگل زرداری کے مابین اور میران زرداری اور متوسط طبقہ کے مابین قائم ہوا تھا۔ مگر جہاں تک تیسرے طبقہ کا تعلق ہے یعنی مزارعین اور مختلف مصالح کی نگہداشت کرنے والا طبقہ تو انہوں نے اگر زور پکڑا تو اس دنگل کے بعد اور وہ ایک الگ داستان ہے۔

درستہ یہ فتنہ عالص مرزعین عرب کی پیداوار تھا، جو زرداری کی ہو سی زرادری و اقتدار پرستی کی جنگ کے باعث نیز عربی عوام کے دلوں میں ان زرداری کے خلاف عمدہ عداوت کے جذبات کے سبب رونما ہوا تھا اور جو ہبھی حضرت عثمانؓ کا مجوزہ نظام پھیلا اور زرداری نے تیزی سے اس سے فائدہ اٹھانے کی کوشش کی یہ فتنہ ظاہر ہو گیا، اور دوسرے علاقوں سے پہلے یہ فتنہ کو ذہن سے اٹھا اور خود سعیدی کی محفل سے۔ یہ داقعہ ۳۲۳ کا ہے۔ ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں کہ سعید رؤسائی مغلیں اور مصالح لوگوں میں سے بعض چندہ اشخاص کے ساتھ عجیب مخصوصی منعقد کرتے ہو رہات کو وقایع اور فتنہ گوئی کے ذریعہ بھی انجام دیتی تھی۔ کسی روز یا کسی رات کا واقعہ ہے کہ اس نے کہا "سواد یعنی مرزعین کو ذہن تو قریش کا چینستان ہے" یہ سن کر بہت سے لوگ لال پہلے ہرگز کہونکہ ان میں سے اکثر یعنی تھے۔ انہوں نے سعید کی اس بات کا تہذیب تابع جواب دیا اور کہا کہ کو ذہن کی یہ مرزعین تو مال فتنیت ہے جو خدا نے ہم مسلمانوں کو عطا کی ہے قریش کا یعنی اس میں اتنا ہی جھٹکہ ہے جتنا دوسرے مسلمانوں کا۔ لوگوں کی اس بھی اور سخت جواب پر سعید کے خاطقی دستے کا افسرطیش میں آگیا اور اس نے لوگوں کو ڈاٹا جس پر سب افسر کے خلاف ہو گئے اور اسے مارنا شروع کر دیا۔ اور مارنے مارنے پہلوں کو شکر کر دیا۔ سعید عجیس سے اٹھ کر اندھے گئے لیکن لوگوں نے اپنے مشورے میں افسرطیش میں شامل ہو گئے۔ سعید نے ان افراد کا ماجرا حضرت عثمانؓ کو نکھل جیجا اور لکھا۔ بچھے خدشہ ہے کہ یہ لوگ دوسروں کو بھی آنادہ فرادری گئے "حضرت عثمانؓ تے جواب یا کامیں شام بیچ دو، اور حضرت معاویہ کو فکھا کوہ ان لوگوں سے مل کر ان کی اصلاح کریں۔ رادیوں کی ایک اور جماعت اس حادثہ کو بیوں بیان کرتی ہے کہ سعید عجیس میں بیٹھتے تھے جس میں مذکورہ رؤسائی مغلیں بھی تھے۔ بالتوں بالتوں میں لوگوں نے حضرت طلحہ بن عبید اللہؓ کا ذکر چھپا۔ سعید نے کہا سرہ شخفن جس کے پاس حضرت طلحہؓ مفتی نقدی اور جائیداد ہو گی لازماً سئی ہو گا۔ اگر میرے پاس بھی اتنی دولت ہوئی جبکہ حضرت طلحہؓ کے پاس ہے تو تم سب کو عیش کرانا۔ یہ سکر قبیلہ عصر کے ایک نوجوان نے جبکہ اس سے تعلق رکھتا تھا کہا "کیا اچھا ہو کہ امیر (سعید) فرات کی ساحلی زمین لے لیں" یہ زمین حکومت کی ملکیت تھی اور اس لئے تمام مشترک مسلمانوں کی چاگیرتی۔ لہذا، اس نوجوان کی یہ تجویز سکن کر خاصرین بگڑ

گئے اور اس نوجوان کو ڈالنا، لوگوں میں باہم لے دے ہوئی، یہ لوگ اٹھے اور اس نوجوان کو ہی نہیں اس کے ہاپ کو بھی اتنا مار کر دونوں بیہوں ہو گئے۔ یہ حال دیکھ کر بنو اسد کو بھی طیش آگیار سعید نے چاہا کہ معاشرے کو امن و آشتی سے رفع دفعہ کر کے صلح کر ادیں مگر کامیاب نہ ہو سکے۔ پھر کوہہ والوں نے سعید پر زور فلکا کر دہ ان اشخاص کو کوہہ سے نکال دیں چنانچہ انہوں نے حضرت عثمانؓ کے حکم سے انھیں شام کی طرف جلاوطن کر دیا۔

غسل طلب امر یہ ہے کہ سعید نے ان افراد کو ان کے وطن سے نکال دیا۔ میں نہیں کہہ سکتا کہ حاکم کو کس حد تک یہ حق پہنچتا تھا کہ وہ مسلمانوں کو جلاوطن کر دے خواہ یہ جلاوطنی خود حاکم کی مردمی سے عمل میں آئے۔ یا خلیفہ کے حکم سے مسلمانوں مکمل جلاوطنی صرف اسی صورت میں جائز تھی جیب ان کے خلاف واضح طور پر ثبوت مل جاتا کہ انھوں نے خدا و رسول کے احکام کی خلاف دینہ کی ہے اور ملک میں فساد پر پا کرنا چاہا۔ لیں اسی شکل میں امام کو یہ حق پہنچتا ہے کہ وہ انھیں یا تو قتل کر دے یا پھانسی دے یا ان کے ہاتھ پاؤں ہملاعہ سنتوں سے کٹو دے یا اسیں جلاوطن کر دے۔

لیکن ان مبلغ صالح اور کار نذر فتح میں جانیں رکاوے والے اشخاص کے خلاف کوئی حکم ثبوت نہ تھا کہ وہ خدا اور رسول سے آناءہ پیکار ہوئے یا انہوں نے ملک میں فساد پھیلاتا چاہا۔ حق یہ ہے کہ انہوں نے طاقت سے بھی سرتاسری نہ کی۔ حضرت عثمانؓ یا ان کے کسی مقررہ دل کا بھی انہوں نے اسکارہ کیا تھا۔ وہ نماز اسی ولی کے پیچے پڑھ رہے تھے اور اپنے واجبات ادا کر رہے تھے۔ ان کا جرم صرف یہ تھا کہ انہوں نے امیر کے طرزِ عمل یا کسی قتل پر تنقید کی تھی اور اپنی حد سے بڑھ کر اس نوجوان کو یا امیر کے خلافی دستے کے سالار کو مار پیٹا تھا جہاں تک امیر کے طرزِ عمل یا کسی قتل پر تنقید کرنے کا سوال ہے تو یہ علام کاشت ہے جسے چینا نہیں جاسکتا۔ پلکھ حضرت عثمانؓ سے قبل حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ تو خود لوگوں سے اپنے اور پر تنقید کرنے کا مطالبہ کرتے تھے۔ لہذا، ان افراد کو جرم تنقید میں سزا دینا یقیناً غیر واجب تھا۔ رہایہ کہ انہوں نے نوجوان یا حفاظتی دستے کے سالار کو مار پیٹا تھا تو اس کے لئے تادی کا رد وائی اور واجبی سزا دی جاسکتی تھی۔ جو یا تو یہیہ و سرزنش کی شکل میں ہوتی یا قید کے ذریعہ یا پھر قصاص بیا جاسکتا تھا، لیکن ایک دم جلاوطن کر دینا تو بہت بڑا ظلم تھا۔ اس صورت میں بعض قدمائے توجیہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ حضرت عمرؓ نے نصر بن حجاج کو مددیز سے شہر پر ڈکر دیا تھا کیونکہ انھیں اس کی طرف سے خورتوں کے حق میں فتنہ اور خرابی پیدا کر دینے کا انہیش تھا۔ اس اعتبار سے حضرت عثمانؓ یا ان کے امیر کو بھی حق پہنچتا تھا کہ وہ ان اشخاص کو کوہہ سے جلاوطن کر دیتے جن کی طرف سے مسلمانوں کو مہلا کئے خدا ہرنے کا خطرہ لا جائی۔ لیکن نصر بن حجاج کی جلاوطنی درحقیقت پرستے مصلح میں جلاوطن نہ تھی دہ سزا

بھی نہیں کیونکہ نصرین چمچ نے کسی گناہ کا ارتکاب نہیں کیا تھا۔ اسے خدا کی طرف سے موزدن جسم حسین چپرہ عطا ہوا تھا۔ وہ عورتوں کو چھڈانے، اپنی چاٹ مائل کر کے دامن محبت میں گرفتار کرنے کے لئے حریبے اختیار نہ کرتا تھا۔ میرے خیال میں حضرت عمرؓ نے اسے مدینہ چھوڑنے کی ترغیب دی تھی اور اس قسم کا خیال اس پر نظر ہر کیا تھا نیز اس سلسلہ میں اسے مالی امداد بھی دی تھی، اس صحن میں حضرت عمرؓ صنی اللہ عنہ نے اسے اپنے ردا یا تند و تیز لہجہ میں جو دراصل سخت نہ ہوتا تھا کچھ تلقین کی بھی گی۔ تاہم حضرت عمرؓ کے اس اقدام کو بھی سب لوگوں نے پسند نہ کیا تھا۔ یہی بھیرا پہنچنے والوں کو دیہر اکر کہتا ہوں کہ حضرت عمرؓ نے اس نوجوان کو نجلاد طن کیا تھا اور نہ اسے کوئی سزا دی تھی۔ انہوں نے تو صرف اسے مدینہ پہنچنے کی ترغیب دی تھی اور اس صحن میں اسے مالی امداد کی پیش کش بھی کی تھی۔

لیکن جہاں تک سعید کا تعلق ہے اس نے ان اشخاص کو کوڑے چلنے پر نہ رضا مند کیا اور نہ اس صحن میں ان کی مالی امداد کی بلکہ انھیں بزرگ اقتدار جلا دطن کر کے ایسے پرکیں میں بیچ دیا۔ جہاں نہ انھیں اطمینان حاصل ہو سکتا تھا اور نہ ہاں کے باشندوں سے انھیں سکون مل سکتا تھا۔ سعید نے خود یا حضرت عثمانؓ نے انھیں حضرت معاویہؓ کے حوالہ کر دیا تاکہ وہ ان کی آزادی ختم کر کے جس طرح مناسب سمجھیں ان کی اصلاح کریں۔ گویا سعید نے انھیں شہر بر کیا۔ گھر بارے دور پیچنک دیا، مقررہ دنیا اللہ سے محرم کیا اور ان کی آزادی ختم کر دی۔ حالانکہ ان سزاویں میں سے انھیں کسی سزا دینے کا کوئی حق نہ پہنچتا تھا۔ سعید کی مدافعت میں کہا جاتا ہے کہ ان لوگوں نے ان افراد کو حقیقی معنوں میں جلا دطن نہ کیا تھا۔ اس لئے کاغذوں نے ان لوگوں کو ایک اسلامی علاقے سے درسے اسلامی علاقہ میں بیچ دیا تھا اور تمام اسلامی سرزیوں مسلمانوں کا گھر ہے۔

لیکن حضرت عثمانؓ کے ہم عصر صحابہ ذلتیں نے اس جلا دطن کو بہرہ جال نالپس کیا اور اسے ناجائز جلا دطن قرار دیا۔ کہنے والے کچھ بھی کمیں بہرہ صورت امام کو سزا دینے کا حق حاصل ہے لیکن اسے سزا دینے میں مرد و جہاد اور معروف حدود سے تجاوز کا کوئی حق نہیں۔ ہم آگے دیکھیں گے کہ حضرت عثمانؓ کے ہمال نے جلا دطن کی سزا دے کر خدا پہنچنے اور پر اور اپنے پیشیز لوگوں پر ظلم کیا۔

حضرت معاویہؓ نے ان جلا دطنوں کو اپنی ٹکرائی میں لے لیا انھیں ایک کنیس میں ٹھہر اکران کے لئے حصہ مزدود خچ مقرر کر دیا۔ اس کے بعد پھر حضرت معاویہؓ نے انھیں مختلف طریقوں سے سدھارنے کی کوششیں کیں۔ ان کے ساتھ مناظرے اور بھیشیں کیں، مشورے اور تبادلہ خیالات کیے نصیحتیں کیں مگر ان پر کوئی اثر نہ ہوا۔ حضرت معاویہؓ نے عرب کے مقابلے میں قریش کی فضیلت کے بارے میں بھی مباحثہ کیا لیکن وہ اسے بھی تسلیم نہ کرتے تھے کیونکہ اسلام قریش کو عرب

پس یاد دسرے یعنی فوج اُن پر کوئی فضیلت نہ دیتا تھا اگر کوئی فضیلت تھی تو یہ کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم ان میں پیدا ہوئے تھے۔ مگر رسول خدا کے قریش میں پیدا ہو جانے سے قریش کو یہ حق نہیں پہنچا کہ وہ لوگوں پر تسلط جما کرے ان کے حاکم بن بیٹھیں یا درسدول کے مقابلے میں اپنے آپ کوئی امتیازی حیثیت اختیار کر لیں، جیسا کہ وہ عہدہ عثمان نے میں کر رہے ہیں۔ اور بنا بریں کسی صورت میں بھی ایک قریشی امیر کے لئے یہ کہنا جائز نہ تھا کہ سواد کو فوج قریش کا چنناں ہے۔ اس کے بعد حضرت معاویہؓ نے ان کے ساتھ امام اہماس کے عمال کی اطاعت کے مسئلہ پر بحث کی اس کا بھی ان پر کوئی اثر نہ ہوا۔ کیونکہ ان کے خیال میں امام کی اطاعت اس وقت تک رواتی جب تک کامام عدل پر قائم رہے۔ اس کے قابلے حق پر میتی ہوں۔ وہ سنت کو روایج دے اور بدعت کا قلع قبھ کرے۔ وہ اس بات کے قائل تھے کہ اگر امام اہماس کے عمال عدل گستاخی سے انحراف کریں اور شاہراہ سے ہٹ جائیں تو پھر ان کی اطاعت راجب نہیں ہوتی۔ اُنہاں بعد معاویہؓ نے خود اپنے بائے میں ان سے تبادلا خیال کیا۔ جب بھی کوئی فائہ نہ ہوا۔ ان لوگوں نے حضرت معاویہؓ کی ناصحانہ اور حاکم نہ رہو شپر بھی اظہاراً ناپسندیدگی کیا۔ اور مطالبہ کیا کہ وہ حکومت سے دستبردار ہو جائیں تاکہ اس عہدہ پر کوئی ایسا آدمی فائز ہو جو ان سے پہلے اسلام لایا ہو۔ جس کا والد ان کے والد سے زیادہ محترم ہو اور جو شرع دلائیں اسلام کو زیادہ بہتر طریقہ پر نافذ کر سکتا ہو۔

معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویہؓ ان لوگوں سے فقط مایوس سی ہی نہ ہوئے بلکہ انہیں خوف لاحق ہوا کہ کہیں یہ فتنہ اہل شام میں نہ پیش جائے۔ حضرت معاویہؓ اہل شام سے بہت خالق رہتے تھے۔ لہذا، انہوں نے حضرت عثمانؓ کو نکھا کر جبے ان جلاوطنوں کو اپنے پاس رکھنے سے معاف رکھا جائے۔ اور حضرت عثمانؓ نے ان کی معرفت قبول کر لی۔ اور بدایت بھیجی کر انھیں ان کے وطن کو فرما لیا۔ لیکن جو بھی وہ کوڈ پہنچے انہوں نے سعید۔ حضرت عثمانؓ اور حضرت معاویہؓ کے خلاف دہرا گئنا مشروع کر دیا۔ یہاں تک کہ ان کی اس فکر نے کسی حد تک عوام کے دلوں میں روا پیدا کی۔ سعید نے حضرت عثمانؓ کو دوبارہ خط لکھا کر مجھے ان لوگوں کو اپنے علاقوں میں رکھنے سے مدد فرما یا جائے جسز کی۔ عثمانؓ نے ان کی معرفت قبول کر لی اور حکم دیا کہ انھیں دوبارہ جلاوطن کر کے جزیرہ میں عہدہ الرحمٰن بن خالد بن ولیکے پاس بھیج دیا جائے جو حصہ دجزیرہ پر حضرت معاویہؓ کی ہاتھ سے حکومت کرتے تھے۔ چنانچہ انھیں عہدہ الرحمٰن کے پاس بھیج دیا گیا۔ عہدہ الرحمٰن نے ان کے ساتھ مہابت سخت اور درشت طرز عمل اختیار کیا۔ انھیں ذلیل و خوار کرنا مشروع کیا۔ ان کے سامنے اپنی اپنے والد کی اور قریش کی عظمت و شوکت کی ڈینیگیں مارنا مشروع کر دیں۔ وہ ایسی باتیں بحث تھیں اور استدلال کے زنگ میں نہیں بلکہ تکملاً شائع گلائی کی صورت میں کرتا تھا اور حملہ ان ہالوں سے بھی زیادہ سختی کا سلوک

کرتا تھا۔ جب وہ سوار ہو کر نکلتا تو انہیں اپنے پیچے سپل چلاتا۔ انہیں ڈانٹتا۔ جب تک ذلیل کرتا اور لوگوں کے سامنے ناپل عہر تھوڑے پہلے کہ پیش کرتا۔ جب یہ بدسلوکی برداشت کی حد سے بڑھ گئی تو انہوں نے ہار مان کر اطاعت دلوہ کا اعلان کر دیا اور اپنی لغزش پر خواستگار معافی ہوئے عبد الرحمن نے ان کا قصور معاف کر دیا اور ان کی طرف سے تنہیاً اشتر کو نمایاں و بنا کر حضرت عثمانؓ کے پاس توبہ و اطاعت کی خبر دینے کے لئے بیج دیا۔ اشتر حضرت عثمانؓ کی خدمت میں حاضر ہوا کچھ اپنی کہی کچھ ان کی سُنی۔ اس کے بعد حضرت عثمانؓ نے اسے اجازت دے دی کہ وہ اسلامی مملکت میں جہاں چاہے مقیم ہو جائے اس نے اپنے ساتھیوں کے پاس والپس جانے اور عبد الرحمن کے ہاں اقامت گزیں ہونا پسند کیا۔ لیکن یہ اقامت زیادہ دیر نہ رہی۔ کیونکہ ادھر سعید اپنی جگہ کسی اور شخص کو نائب بنا کر حضرت عثمانؓ نے ملنے کے لئے گئے اور ادھر تمام جہاں میں اور علاقوں اور علاقوں کے گھر والوں نے مخدود ہو کر فیصلہ کر لیا کہ اب سعید کو والپس کو فہریت میں نہ آنے دیا جائے۔ پھر ان لوگوں نے اپنے شہر پر رعایت کو بھی کوفہ مباریا اور یہ لوگ تیزی سے کوفہ پہنچ گئے، ان سب نے قسمیں کھائیں کجب تک لبیں چل سکے گا، سعید کو کوفہ میں داخل نہ ہونے دیں گے ازال بعد وہ سب جمع ہو کر اشتر کی قیادت میں کوفہ سے نکلے اور مقام جر عہ پر پہنچ کر سعید کا انتظار کرنے لگے تاکہ اسے والپس کر دیں۔ اور حضرت عثمانؓ کو مجبور کر دیں کہ انہیں معزول کر کے کسی دوسرے شخص کو ان کا حاکم مقرر کریں۔ للن کی مرضی یہ تھی کہ ابو موسیٰ اشتری کو ان کا ولی مقرر کیا جائے۔ آئندہ حضرت عثمانؓ نے مجبور اس سعید کو فری حکومت سے معزول کر دیا۔ یہ سختہ وہ حالات جس کے سخت حضرت عثمانؓ کو باہر بجودی دوبارہ کوفہ کا عامل بدلنا پڑا۔ ولید کو اس لئے کہ ہو و لعب، شراب تو شی میں پڑ گئے، تکبیر کرنے لگے، سعید کو اس لئے کہ انہوں نے سختی اختیار کی اور قلشی غیر قلشی میں بیجا امتیاز روا دکھا، ولید کی معزولی کے وقت اپنی کوفتے کوئی نام اپنے نئے حاکم کے لئے تجویز نہ کیا۔ لہذا حضرت عثمانؓ نے سعید کو ولی مقرر کر دیا، اب کوفہ والوں نے نئے ولی کا انتخاب حضرت عثمانؓ پر نہ چھوڑا بلکہ خود ایک صحابی کا نام پیش کر دیا جو میں سختے، چنانچہ حضرت عثمانؓ نے ان پر حضرت ابو موسیٰ اشتریؓ کو ولی بنا کر بیجع دیا۔ جس سے وہاں قدیمے سکون نظر آیا لیکن یہ سکون زیادہ مدت قائم نہ رہا۔



# بصرا میں حضرت ابو موسیٰ شعراً کی معزوفی

## اور عہد بن عامر کی تقریبی

حضرت ابو موسیٰ شعراً حضرت عمرؓ کی طرف سے بصرہ کے حامل تھے حضرت عثمانؓ نے انہیں کہنی سال تک اس مطلب پر برقرار رکھا۔ بعض راویوں کا بیان ہے کہ یہ عرصہ تین برس تھا لیکن اکثریت چھ برس بتاتی ہے۔ بھروسے کے باشندوں میں مصروفیوں کی اکثریت تھی اور ان میں زیادہ تعداد میں ربیعہ کی تھی۔ میں قبائل کے لوگ اقلیت میں تھے مگر حضرت عمرؓ نے کسی مصلحت کی بنا پر ایک بینی شخص کو بھروسہ کا حاکم بنادیا۔ جہاں کے باشندوں کی کثرت مصروفی قبائل سے تعلق رکھتی تھی اور ایک شفیعی (مغیرہ بن شفیعہ) کو کوفہ کا ولی مقرر کیا جہاں کے باشندوں کی زیادہ تعداد تھی۔ اسی طرح در قریشی مصروفیوں کو شام و مصر کا حاکم مقرر کر دیا جبکہ ان علاقوں میں آباد ہونے والے عربوں کی کثرت بینی تھی۔ گھان فالب ہے کہ حضرت عمرؓ نے یہ طریقہ کار اس لئے اختیار کیا تھا کہ وہ خصیلیت کا مقابلہ کر سکیں اور اسے مٹا سکیں یہی سبب ہے کہ وہ رعایا اور حاکم کے درمیان قومی تعصب کا اختلاف برقرار رکھتے تھے۔ حضرت عثمانؓ کے عہد میں حضرت ابو موسیٰ شعراً کے بصرہ میں کہنی سال تک حالات درست ہے اور انتظامات تھیک چلتے رہے ذریعاتے اپنے حاکم کے خلاف کوئی شکایت کی اور نہ اسی کو اپنی رعایا سے کوئی شکوہ ہوا۔ حضرت ابو موسیٰ کا اصحاب رسول اللہؐ میں بیان میں مقام حفاظہ نہایت نیک سیرت منظم اور فاتح مرد میں ان تھے لیکن حضرت عثمانؓ کے زمانہ میں تعصب پرستی نے اپنے جلوے دکھانے شروع کر دیئے اور قبائل عرب میں سے ہر قبیلہ خود عرض اور مطلبی ہو گیا تھا۔ اس ضمن میں قریش اور حضور صاحب حضرت عثمانؓ کے قربت دار پیش پیش تھے۔ آپ دیکھیں گے کہ اس وقت کے چاروں بڑے موالوں میں سے تین قریشیوں کے قبیٹے میں سچے ولید بن عقبہ اور ان کے بعد سعید کوفہ میں، حضرت معاویہ بن ابی سفیان شام میں حضرت عمر بن عاص اور پھر ان کے

بعد عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ مصروفین۔

بڑے صوبوں میں سے صرف ایک صوبہ (البصرہ) ایسا تھا جس کی حکومت نہ کسی امویٰ کے ہاتھ میں تھی اور نہ کسی قدیشی یا مصمری کے قبضے میں بلکہ دہاں اہل میں میں سے ایک شخص امیر تھا۔ ابو موسیٰ کا وجہ دان والیوں کے دریان ایک عجیب دیگانہ حیثیت رکھتا تھا۔ وہ واحد مینیٰ تھے جو اتنے بڑے اہم علاقوں پر حاکم تھے وہ حلاقوں میں معاویہ کی اکثریت مصمری تھی۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ قبیلوں کی نگاہ میں یہ چیز کٹک رہی تھی۔ حضرت عثمانؓ کے قربت دار اس چیز کو دیکھ رہے تھے۔ نیز خود بصرہ کے مصمری باشندے اس بات کو محسوس کر رہے تھے۔ ایک راوی کا بیان ہے کہ یہ مصمری جو بنی ضبۃ سے تھا اور جس کا نام عیلان بن خشۃۃ الصبیٰ تھا حضرت عثمانؓ کے پاس گیا اور کہا گیا آپ لوگوں کے پاس کوئی لڑاکا نہیں جسے حوصلہ دلا کر بصرہ کا حاکم تقرر کسکیں؟ یہ بڑھاکب تک بصرہ پر قابض مہے گا؟ بڑھے سے مدد حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ کی ذات تھی اور اعین حضرت عمرؓ کے بعد دہاں چھ برس ہو رہے تھے۔ غیلان کی بات سن کر حضرت عثمانؓ نے حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ کو معزول کر دیا۔ بعض دوسرے موڑھین کا بیان ہے کہ کچھ مفتوحہ اصلاح کے باشندوں نے حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ کے خلاف ملکم بغاوت بلند کر دیا جنکہ حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ نے لوگوں میں تقرر کے ذریعہ جو ش جہاد پیدا کیا اور دشمن کی طرف پیادہ پا کر پڑ کرنے کی تغییب دلائی۔ چنانچہ کچھ لوگ پیش ہیں چل دیئے۔ لیکن کچھ یہ دیکھنے کے لئے پچھے کھڑے انتظار کرنے لگے کہ ان کا حاکم اس موقع پر کیا اقدام کرتا ہے۔ جب حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ روانہ ہوئے تو لوگوں نے دیکھا کہ وہ سوار تھے اور اپنا سامان چالیں خپروں پر لاد رکھتا تھا۔ چنانچہ انہوں نے حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ سے کہا کہ ان فالتوں خپروں پر ہمیں سوار کسکے لے چلے تو انہوں نے لوگوں کو ڈانٹا اور وہ ان کے پاس سے واپس ہو گئے۔ بعد میں انہیں نے ایک وفد حضرت عثمانؓ کے پاس بھیجا کہ حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ کو بصرہ سے ہٹالیں۔ جب حضرت عثمانؓ نے ان سے پوچھا کہ وہ ان کی جگہ کسے چاہتے ہیں تو انہوں نے کوئی نام تجویز نہ کیا اور اتنا کہا کہ جسے ہمیں آپ چاہیں مقرر کر دیں۔ آپ جسے ہمیں مستحب کریں گے وہ ابو موسیٰ کا نعم البدل ہو گا۔ ساتھ ہی یہ بھی کہا گئے کہ کچھ کچھ ہمیں معلوم ہے وہ سب کی سب ہائیں ہم آپ سے کہنا ہمیں چاہتے تاہم انہوں نے الزام رکایا کہ حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ ان کے علاقوں کی پیداوار خوردہ مدد کر رہے ہیں اور اسے اشعریٰ قبیلہ کو پال رہے ہیں چنانچہ حضرت عثمانؓ نے حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ کو معزول کر دیا اور بصرہ کی حکومت کے لئے اپنے مارلے مجاہی عبد اللہ بن عاصم کو منتخب کیا۔ عبد اللہ بن عاصم وقت ان کی عمر بھی بیس تھی۔

جب اس نوجوان کے دالی مقرر ہونے کی اطلاع ابو موسیٰ کو ملی تو انہوں نے کسی قسم کی شکنیدہ کا اظہار دیا بلکہ لوگوں سے کہا۔ ”تمہارے پاس ایک ہوشیار اور معاملات سے پوری طرح عہدہ بہائہ نے والا نوجوان اور ہے جو نجیب الطرفین ہے۔

اندھیں کے دیر فرمان دلوں فریت متمد رہیں گے۔

حضرت ابوالحسنی اشعریؒ نے جو کچھ کہا تھا۔ عبد اللہ بن عامر واقعی بڑے ہر شیا را دین تسلیم قریشی نوجوان تھے جو بڑے دور اندریں، ادوالعزیم طاقت دے، صاحب دید بہ، اور مشکلات کو حل کرنے والا ان تھا، انھوں نے آپ کو ادوالوگوں کو فتوحات میں مشغول رکھا، اس صحن میں سعید بن عاص کے ساتھ ان کا مقابلہ ہوا اور وہ اس سے بیقت لے گئے۔ انہوں نے اپنی رہایا پر بیدار مغربی، سمجھیگی، فیاضی ادوالعزیم سے فرمانروائی کی، انھیں بصرو میں وہ دشواریاں ہمیشہ نہ آئیں جو کو فرمیں ولیما درسید کو پیش آئی تھیں۔ یا جو دشواریاں اہل مصر کی جانب سے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ کو پیش آئی تھیں۔ گہان غالب یہ ہے کہ ان کی اس کامیابی کا باعث ایک طرف تو ان کا یہ محتاط طرزِ عمل۔ دور اندریں اور بالآخر نظری تھا۔ درسی وجہ یہ تھی کہ ان کی رعلیاں اکثریت مصقر قبیلہ کی تھی اور حاکم بھی مھری تھا۔ لہذا، انھوں نے اسے ناپسند کیا اور اس کے خلاف کوئی آواناٹھائی لیکن ان سب بالوں کے باوجود عبد اللہ بن عامر کا علاقہ فاد سے مکمل طور پر محفوظ درہ سکھیں کی دلیل یہ ہے کہ اہل بصرو میں سے ایک گروہ نے خواہ وہ درس سے گردہوں کے مقابلہ میں سب سے چھڑا ہے کیوں نہ ہو حضرت عثمانؓ کی عالفت میں باقاعدہ خصت لیا، گویا اس علاقہ کے تمام لوگ حضرت عثمانؓ یا ان کے والی سے راضی نہ تھے، اور لبڑہ بھی ان مشکلات سے بالکل خالی نہ تھا جن کی شکایت کوڑ کو تھی۔ بصرو سے بھی کچھ لوگ جلاوطن کر کے ایسے ہی شام کی طرف پیچے گئے جیسے بعض اہل کوڑ کو بھیجا گیا لیکن حقیقت یہ ہے کہ اہل بصرو میں سے جو لوگ جلاوطن کئے گئے تھے وہ علائیہ جو دستم اور معن بدمگانی کی بنابر کچھ لئے گئے تھے اور ان کی مظلومیت امیر معاویہ پر ہنسانی واضح ہو گئی تھی۔ ہوا یہ کہ ایک چیل محدثے عبد اللہ بن عامر کے پاس شکایت کی کہ عامر بن عبد القیس خدا کی طرف سے طال کر رہا مودیں مسلمانوں کے ساتھ متفق نہیں وہ گوشت نہیں کھاتے، شادی کو ضروری تواریخ نہیں دیتے، نماز جمعہ میں بھی شرکیج جماعت نہیں ہوتے، یہ سکن کر عبد اللہ بن عامر نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں خاطر لکھا۔ یعنی راولوں کا بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ نے عامر کو مددیہ میں طلب کیا لیکن جب پتہ چلا کہ ان کے عالمگردہ الزام ہے، نیا درہیں تو انھیں بڑی عورت کے ساتھ ان کے دلن والپر بھیج دیا۔ مورخوں کی ایک اور جماعت کا بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ نے عامل بصرو کو لکھا تھا کہ عامر کو حضرت معاویہ کے پاس بیچ دیا جائے جیب وہ امیر کے سامنے لائے گئے تو اس وقت امیر معاویہ کے سامنے دستر خوان کہا تھا، اور جب ان کی صلاح کی گئی تو وہ دستر خوان کے کھانے میں شرکیج ہو گئے۔ امیر معاویہ

نے دیکھا کہ وہ گوشت کھاتے ہیں چنانچہ تمام دروغ ان پر واضح ہو گیا دوسرے اذامات کے بارہ میں بھی امیر معاویہ نے اُن سے استقرار کیا جس کے جواب میں عاصمہ نے کہا کہ انہوں نے قصابوں کے ذبح کئے ہوئے جانوروں کا گوشت اس لئے کھانا چھوڑ دیا تھا کہ ایک بارہ انہوں نے ایک قصاب کو دیکھا کہ ذبح کرتے وقت بھیر کے ساتھ منہا بیت سختی پر رہا تھا۔ انہوں نے یہ بھی کہا کہ وہ نمازِ جمعہ پڑھتے ہیں مگر مسجد کے سب سے پائیں جو حصہ میں شریک نماز ہوتے ہیں اور سب لوگوں سے پہلے نکل جاتے ہیں۔ رب اشادی کا معاملہ توجیب وہ بصرہ سے نکالے گئے ہیں ان کی شادی کے لئے سلسلہ جیانی ہو رہی تھی یہ سُن کرامیر معاویہ نے چاہا کہ انہیں ان کے شہر والپس پہنچ دیں لیکن انہوں نے ایسے شہر کی طرف واپس جانے سے انکار کر دیا جہاں کے ہاشمیہ غیبت، چغلی اور لوگوں کی جلاوطنی کو حلال سمجھتے ہوں۔ چنانچہ وہ شام ہی میں مقیم رہے اور اپنے طریقی زہد و عبادت پر کار بند رہے۔ امیر معاویہ انہیں سبب چاہتے تھے جب بھی دوستی ان سے پورچھتے۔ کسی چیز کی ضرورت تو نہیں، عاصمہ بن عبداللہ تھا کہ جواب پورچھتے ہی ہوتا کہ "مجھے کچھ نہیں چاہیے" رحیم امیر معاویہ نے بہت ہر تیر ان سے یہی سوال پورچھا تو عاصمہ نے ان سے کہا۔ "مجھے یہاں بصرہ کی کچھ گرمی منکرا دیجئے۔ کیونکہ آپ کے اس علاقوں میں مجھے روزہ رکھنا بہت آسان معلوم ہوتا ہے"۔

تاہم نیزی رائے یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ کو بصرہ کے والی عبداللہ بن عاصم اور شام کے والی امیر معاویہ کے سوا اور کوئی والی ایسا میسر آباد جہاں کی جانب سے غیبت کا انتظام بطریقہ حسن کر سکتا۔

ہم عراق کے درنوں صوبوں کو دیکھ چکے، آئئے اب یہ معلوم کر لیئے کہ بعد ہم شام کا جائزہ ہیں۔ ہم یہ دیکھ رہے ہیں کہ عبداللہ بن عاصم سے لوگوں کو اس کے سوا کوئی شکایت نہیں کہ وہ حضرت عثمانؓ کے قرابت داروں میں سے تھے اور نو عمر تھے جو حضرت ابو موسیٰ جیسے بندگ کے بعد آئے تھے۔ پھر یہ کہ لوگوں کے ساتھ ان کا طرز عمل قریش نوازی تھے ہوئے تھا جو شاہزاد اصحاب رسول اللہ کے طرز عمل سے مطابقت نہ رکھتا ہو۔ لیکن مضریوں کے لعنت، فتوحات میں ان کی بلند نگاہی اور والی قیمت سے متعلق ان کی شدید حوصلے سے وہ ضرور مطابقت رکھتا تھا۔

شاید عبداللہ بن عاصم جانتے تھے کہ لوگ ان کی گورنری پر کمیں خناہیں ادا اسی لئے وہ مخالفین پر یہ غاہر کرنے کی اسکانی کوششیں کرتے تھے کہ وہ حکومت کی ان ذمہ داریوں کو اٹھانے کے اہل اور قابل ہیں۔ اس کوشش میں بعض اوقات وہ دریں کی حدود بھی پہاند جاتے تھے کہتے ہیں کہ ایک بارہ علاقہ فتح کرتے ہوئے دور اپنے مطلوب مقام تک نکل گئے اس پر ان سے کہا گیا کہ آپ کے برابر دو سیع پیمانے پر اب تک کسی نے قلع نہیں کی تو انہوں نے کہا، واقعۃ

یہ بالکل صحیح ہے اور میں نے ظہر کر لیا ہے کہ جہاں ہبھنگ کر کوئی گاہ دیں سے خدا کا شکر یہ ادا کرنے کے لئے عمرہ کا احرام باندھ لوں گا چنانچہ اس بات پر کہ انہوں نے قدس کے دور دنیا ز علاقوں سے ہی احرام باندھ لیا تھا حضرت عثمانؓ نے انھیں ملائمت بھی کی تھی، کیونکہ احرام باندھنے کے لئے مختلف علاقوں سے آتے والوں کے لئے مختلف مقامات متعین ہیں اور ان مقامات پر سچھنے سے پہلے جو آدمی احرام باندھ لے وہ اپنے آپ پر زیادتی کرتا ہے، یہ واقعہ خود اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ عبداللہ بن عامر دنیا اور دین دو نوں اعتبار سے لوگوں کو اپنا مذاہج بنانے کے لئے کوشش ل رہتے تھے۔



## شام کے وین علاوہ پر حضرت معاویہ کا اقتدار

عبدالعثمانؑ کے نام والیں میں ہر اعتبار سے امیر معاویہ سب سے خوش نصیب والی تھے حضرت عمرؓ نے انہیں مشق کا فالی مقرر کیا تھا جب ان کا بھائی زیریں ابوالسقیان جو اردن کا والی تھا حضرت ہرگیا تو حضرت عمرؓ نے اس کا علاقہ بھی امیر معاویہ کے پر کر دیا۔ اس پر ابوالسقیان نے حضرت عمرؓ کا شکریہ ادا کیا۔ لیکن حضرت عمرؓ کے مذکورہ تو امیر معاویہ کی طرفداری تھی نہ وہ ابوالسقیان کے ایک بیٹے کے ہر نے پہاں کا علاقہ دوسرے بیٹے کو دے کر اس کی تعریف و تسلی کا سامان کر رہے تھے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ حضرت معاویہؓ کے طریق کار سے خوش تھے۔ ان کا خیال تھا کہ حضرت معاویہؓ قابل اور محتاط و دراندشیں ہیں۔ چنانچہ بعض اس خیال سے انہوں نے حضرت معاویہؓ سے اردن کا انتظام بنھالنے کے لئے کہا اور حضرت معاویہؓ نے بھی دیاں کا انتظام بنھال لیا۔ جب حضرت عمرؓ کی وفات ہوئی تو امیر معاویہؓ ان دو لوگوں کو بھے کے والی تھے۔ اور حضرت عثمانؑ نے انہیں ان دو لوگوں علاقوں پر بھال رکھا جیسا کہ اپنی خلافت کے پہلے سلسلہ میں انہوں نے حضرت عمرؓ کے مقرر کردہ تمام بھال کو بھال رکھا تھا۔ بعد میں جب عبدالرحمن بن علقہ کتابی جو حضرت عمرؓ کی جانب سے فلسطین کے والی تھے فوت ہوئے تو حضرت عثمانؑ نے فلسطین کا علاقہ بھی امیر معاویہؓ کے حوالے کر دیا۔ کچھ عرصہ بعد حضرت عمرؓ کے مقرر کردہ والی جمع بیمار ہو گئے اور انہوں نے حضرت عثمانؑ سے سبک و شی کی درخواست کی۔ انہوں نے وہ درخواست بول کر کے جھوپ بھی امیر معاویہ کے حوالے کر دیا۔ اس طرح سارے ملک شام امیر معاویہ کے زیریگین آگیا۔ اور وہ عبد عثمانؑ کے تمام عمل میں سب سے زیادہ اہمیت اور بلند مرتبہ والے فاعل بن گئے۔ کیونکہ ان کے زیریگن ارچار چار صوبے ہیچ ہو گئے تھے اور اپنے جغرافیائی سرکر کے نقطہ نظر سے وہ غیر معمولی طور پر ہاتھوں بین گئے تھے اس کی وجہی تھی کہ ان کی مملکت حجاز اور مصر کے درمیان واقع تھی۔ حجاز میں آستانہ امیر المؤمنین و مرکز خلافت تھا اور مصر وہ مملکت تھی جو قوت دد بہ کے اعتبار سے شام کا مقابلہ کر رہی تھی۔ ویسے شادابی و فرخیزی میں تو شام سے بڑھی ہوئی تھی ہی۔

مزید باراں شام کی ملکت ساحل پر برمد اور روم حکومت کی سرحد پر واقع تھی لہذا امیر معاویہ خلیفہ مدینہ بھی سکتے تھے اور وہ بھی سکتے تھے۔ اسی طرح وہ مصر کو مدد دینے اور دہل سے مدد لینے پر بھی قادر تھے۔ پھر ان کے سامنے جہاد کے دو طور سے دعویٰ کیے جاتے تھے۔ ایک طرف سندھ اور دوسری طرف خیکلی میں روم حکومت کی سرحد چنانچہ وہ سلطنت کی شان بھی پڑھاسکتے تھے اور اپنی بھی۔ اسلام کا بھول بھی بلند کر سکتے تھے اور اپنے لئے بھی ایک ایسی بحد علمت کی بنیاد پر اسکتے تھے جس کا مقابلہ اور کوئی عامل نہ کر سکتا تھا۔

امیر معاویہ کا دور حکومت مدتِ دوازدھ شام پر بارا۔ انھوں نے تمام عہد فاروقی وہیں گزارا اور عہد عثمان میں بھی ملکت شام کا بھوبی جائزہ لیا۔ انھیں اپلی شام سے اور اپلی شام کو ان سے محبت ہو گئی تھی۔ دونوں خلیفہ بھی ان سے رضی تھے، مدتِ دوازدھ حکومت کرتے رہنے اور حیث کے دلوں میں اشہر سورج پیدا کر لیتے کی وجہ سے امیر معاویہ گزر سے زیادہ بادشاہ مسلم ہوتے تھے۔ تاریخ خلافت میں کوئی والی ایسا نظر نہیں آتا جو اسی طویل مدت تک مسلسل اتنے دسیع علاقہ کی حکومت پر فائز رہا ہوا جس کا علاقہ اس طرح بذریعہ پھیلتار ہا ہو جیسے کہ حضرت معاویہ کا علاقہ پھیلتا رہا، لہذا، اگر حضرت معاویہ کو اپنی طرف سے الطینان اور اپنے اور پر نار تھا تو کوئی توبہ کی پاٹت نہ تھی جب کہ وہ آئے ان اپنے اور گرد کے ہمپولوں کے دالیوں کو عہد فاروقی دعشاں میں دھناؤ فتنہ معزول ہوتے دیکھ رہے تھے۔ لیکن خود کو اپنی جگہ برقلا دبھال پاتے تھے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ وہ لعجن دوسرے علاقوں میں شامل ہوتا دیکھ رہے تھے۔ اگر حضرت معاویہ اپنے فرائض منصبی میں کوتا ہی کرتے یا رعایا پرستم ڈھاتے تو حضرت عمرؓ انھیں کوئی بھی بھال نہ سکتے اور اگر کوئی قابلِ حقوق تعلیم ان سے سرزد ہوتا تو سزا سے بھی باز نہ رہتے، گمان غالب یہ ہے کہ امیر معاویہ خاص نے حضرت عمرؓ کی وفات کے بعد عہد عثمانی میں بھی اپلی شام کے ساتھ اپنے طرزِ عمل میں کوئی تبدیلی نہ کی تھی۔ جب سخت گیر اور محتاط خلیفہ ان کے طرزِ عمل سے راضی تھا تو زہر ہوا، عافیت پسند اور درگز رکنے والے خلیفہ کے عہد میں اسی طرزِ عمل کو بقلہ رکھنے میں انھیں کوئی خرج محسوس نہ ہوا۔ یہی باعث ہے کہ اپلی شام دوسرے ہمپولوں کے باشندوں کے ساتھ عمال کے خلاف اتہام تراشی و تشهیر میں شریک نہ ہوئے اور نہ انھوں نے حضرت عثمانؓ کے خلاف کسی کا ردِ وائی میں حقدہ لیا۔ وہ لوگ جنہوں نے حضرت عثمانؓ کا حاصلہ کیا تھا وہ کو فہرست، لبھرہ اور مصر سے آئے تھے ان میں شامی ایک بھی شامل نہ تھا۔ نیز یہی سبب تھا کہ حضرت عثمانؓ جب بھی اپنے خالوں یا اپنے عمال کے دشمنوں کو علاقہ بند کرتے تو سہیشہ انہیں شام ہی میں بھیجتے۔ اس حکمیتِ عمل سے خود اپلی مدینہ بھی مستثنی نہ تھے۔ آپ دیکھیں گے کہ جب حضرت عثمانؓ حضرت ابوذر غفاریؓ سے تنگ آگئے تو انھیں حکم دیا کہ وہ خود کو دیلوں شام کے ساتھ واپس رکھیں گے کیونکہ حضرت ابوذرؓ جب قباری

کی حیثیت سے شام کی جانب گئے تھے تو اس وقت ان کا نام دیوان شام ہی میں درج کر لیا گیا تھا۔ اسی لئے حضرت عثمانؓ نے حضرت ابو زہرؓ کی دعوت و تبلیغ سے مدینہ والوں میں خطرہ محسوس کرتے ہوئے انھیں شام کی جانب ہی لوٹا دیا تھا۔ گویا حضرت معاویہ کا دورانیہ شاد طرز عمل ہی ایسا واحد بجا تھا جس کا حضرت عثمانؓ کو اپنے اور اپنے عمال کے شدید مخالفوں کی تادیب کے وقت آسرا ہوتا تھا۔ ہمیں یہ تسلیم کر لینا چاہیے کہ امیر معاویہ سبہت ہی دراند لیش و محتاط تھے حتیٰ کہ خود حضرت عثمانؓ کے بائے میں بھی۔ چنانچہ جب حضرت عثمانؓ کے فرستادہ سرکش جلا و طنوں کی اصلاح و درستی سے دہ مالیوں ہو چاتے تو حضرت عثمانؓ کو نکھر دیتے کہ میں ان لوگوں کو اپنے پاس نہیں رکھ سکتا لہذا، مجھے معاشرہ فرمایا جائے۔ اور حضرت عثمانؓ ان کی کسی درخواست کو رد نہ کرتے تھے۔

امیر معاویہ نے اپنی خوش نصیبی سے فائدہ اٹھا لے میں کبھی کوتا ہی نہ کی۔ انہوں نے شام میں اپنے آپ کو لام سے غص انظام ام سلطنت تک محدود کر ناپسند نہ کیا ان کا نفس شدت سے انھیں فتوحات بڑھانے پر مثالیں کرتا تھا۔ عہد عمرہ میں ان کی حیثیت اس گھوڑے کی سی ہتھی جو شوق ترکتار کے جذبے بے اختیار کی وجہ سے اپنی لگام چبار ہا ہو۔ مگر حضرت عمرؓ نے انھیں تھامے رکھا۔ اور آگے بڑھنے نہ دیا سمندر انھیں باصرار اپنی طرف بارہا سمجھا۔ انہوں نے حضرت عمرؓ کی خدمت میں کئی بار بھری لٹائی کے لئے اجازت طلب کی۔ لیکن حضرت عمرؓ نے بڑی سختی سے انھیں روک دیا اور ایک بار تو تشبیہ کے ساتھ انھیں آئندہ سمندر کی باہت کچھ لکھنے سے منع کر دیا۔ جب حضرت عثمانؓ سند افر و ز خلافت ہوئے تو امیر معاویہ نے ان سے بھی وہی درخواست کی جو وہ حضرت عمرؓ سے کیا کرتے تھے جو حضرت عثمانؓ نے اپنی اس شرط پر اجازت دے دی کہ قازیوں کا انتخاب امیر معاویہ خود نہ کریں اور دلشکروں کے لئے قرعہ اندوزی کریں، بلکہ لوگوں کو آزاد و خدمتگار چھوڑ دیا جائے جو آدمی بھری ہم میں بشریک ہونے پر رضا مند ہوں۔ اسے لے جایا جائے اور جو رضامند نہ ہو اس سے کوئی تعزیز نہ کیا جائے۔ عقولی ہی مدت گنہ ری تھی کہ امیر معاویہ نے ایک بھری بیڑہ تیار کر لیا اور پھر پچاس یا شاہد اس سے بھی زیادہ بھری جگلیں لڑیں۔ یہ دیکھ کر والی مصیر عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کی رگ جیت بھی پھر کی چنانچہ وہ بھی امیر معاویہ کی تقلید کر لے لگ گئے۔ یہاں تک کہ مورخین کے بیان کے مطابق شام سے امیر معاویہ سانپریں پر چلے اور ہوئے اور مصیر عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح غرض دلوں لشکروں کا اس جزیرہ میں اتصال ہوا۔

شام سے ملی ہوئی ردم حکومت کی بڑی مرضیوں کی حفاظت امیر معاویہ کے سپرد تھی۔ چنانچہ وہ گرما و سرما میں دشمنوں پر چلے کرتے رہتے تھے۔ انھیں ان مہموں سے اتنا مال غنیمت دینا میسر آ جانا تھا کہ لشکریوں کے دل سرور ہو جاتے اور بہت المال معمور ہو جاتا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ نے ہی امیر معاویہؓ کے لئے راستہ ہموار کیا کہ وہ ایک دن خلافت کو آں آبی صفائی میں منتقل کرنے اور اسے بنی امیہ میں جا دینے پر قادر ہو گئے کیونکہ حضرت عثمانؓ ہی تھے جنہوں نے حضرت امیر معاویہؓ کی ملکت کو ناسطین و محض کے انضمام سے وسعت دے کر ان کے لئے شامی وحدت ہتھیا کر دی جس کی حادثہ شعور در دراز تک پھیلی ہوئی تھیں۔ انہی نے چار ولایتوں کو امیر معاویہؓ کے زیر اقتدار جمع کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کے سارے جمیل مسلم عساکر سے قری ترہ ہو گئے۔ حضرت عثمانؓ نے اپنے عہد خلافت میں امیر معاویہؓ کی مدت و لایت میں اسی طرح ڈھیل دی جس طرح حضرت عمرؓ نے دی تھی اور شاہیں میں انھیں اس قدر آنادی دے دی جو حضرت عمرؓ نے تدی تھی۔ جب طہور فتنہ ہوا تو امیر معاویہؓ نے دیکھا کہ سب سے پرانے والی دہی ہیں۔ سب سے قوی لشکر انہی کے پاس ہیں اور رعیت کے دلوں پر سب سے زیادہ قبضہ انہی کا ہے۔

حضرت عثمانؓ اگر چاہتے تو حضرت عمرؓ کے طریق کارپار بندہ رکھنے سکتے تھے لیکن امیر معاویہؓ کو دشمن واردیں پر بحال رکھنے دیتے اور محض فلسطین کی دونوں ولایتوں کو براہ راست مدینہ منورہ کے ساتھ رکھتے اگر وہ ایسا کرتے تو ایک طرف حضرت عمرؓ کے طریق کار بندوں کا رکھنے اور دوسری طرف عمر سیدہ صحابیوں اور عرب نوجوانوں میں سے جو منصب حکمرانی کے خواہش مند ہوتے ان کے لئے منصب ہتھیا کر سکتے اور اس طرح ان لوگوں کی بیکاری۔ ناراضیگی کا ازالہ ہوتا اور بغاوت اور انقلاب برپا کرنے والوں کو موقعہ نہ ملتا۔ علاوہ ازیں اس کا فائدہ یہ تھی جو تاکہ طہور فتنہ کے وقت امیر معاویہؓ اس خود بیانی دلخود پرستی کا اقدام نہ کرتے ہوائیں سے ہوا، اور مسلمانوں کو اصولاً باہمی مشورہ سے اپنے مسائل کے حل کرنے کا موقع میر اسی کا عظیم و کمیح ملکت نے امیر معاویہؓ کو وہ مخفی طی عطا کی کہ انہوں نے بڑی آسانی سے لشکر میچ کر مصر کو آجاتا۔ لیکن اس عظیم و کمیح ملکت نے امیر معاویہؓ کو وہ مخفی طی عطا کی کہ انہوں نے بڑی آسانی سے لشکر میچ کر مصر کو داما خلافت سے الگ کر دیا، اور پھر جیسا اور بعد ازاں دیگر بلا بار عرب میں ایسے لوگوں کو رسماش کر دیا جو دہان حکومت کرنے لگئیں اور اس طرح حضرت علیؓ کی راپیں مسدود کر دیں۔ اور آخر ایک روز حضرت علیؓ نے دیکھا کہ امیر معاویہؓ نے سلطنت کے بہترین علاقوں کو اپنے زیر اقتدار کر لیا ہے۔ اس نتام صورت حال کی صرف دو چیزیں ذمہ دار تھیں اور ایک حضرت معاویہؓ کی بہادر و پختہ کاری شانیاً ان کی عملداری کی عظمت و وسعت۔



## گیارہواں باب

# ہر صرف حضرت عثمانؓ کے عہد میں

**حضرت عمر بن العاصؓ کی معزولی اور عبد اللہ بن سعد کا تقریر**

شام کو چھوڑ کر مغرب کی طرف بڑھیں تو مصر دہل حضرت عمر بن العاصؓ دالی تھے جو حضرت عثمانؓ نے حضرت عمرؓ کے دوسرے عمال کی طرح انھیں بھی اپنے یہودہ پر بیتدار کھائیں ابھی ایک برس بھی گزرنے تک پایا تھا کہ حضرت عثمانؓ کے قابضت داروں نے مصر کی طرف ہلیں اور قہر آؤندگی ہوں سے دیکھنا شروع کر دیا۔ حضرت عمر بن العاصؓ کی مصر سے معزولی اور عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کی تقریبی کے مسئلہ پر ہمہ عین مختلف الرائے ہیں۔ ایک جماعت کا بیان ہے کہ مصر پول نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں حضرت عمر بن العاصؓ کی شکایت کی تھی اس لئے انھیں معزول کر دیا گیا۔ دوسریں کا خیال ہے کہ انھیں مصر پول کی ناراضی اور بیزیدی کی وجہ سے معزول ہیں کیا گیا تھا۔ بلکہ حضرت عثمانؓ نے ایک پوشیدہ مقصود کے تحت ایک حاکم کو معزول کر کے اس کی جگہ دوسرے مقرر کر دیا تھا۔ ایک دوسری جماعت کا بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ اپنے رضائی سہائی عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کو کسی عظیم فرمان کی وجہ پر کے لئے عرصہ سے تیار کر رہے تھے۔ مورثین کا بیان ہے کہ حضرت عمر بن العاصؓ نے افریقہ پر پورش کی اور کچھ مال غنیمت لے کر روت آئے۔ اصولاً یہ لازم تھا کہ حضرت عثمانؓ کی طرف سے ان کے دالی کو ہمایہ سرحدی علاقوں میں پورش کرنے کی آزادانہ اجازت ہوتی۔ تاکہ ان پورشوں سے اولاد دہل کے حالات کا جائزہ لیا جاتا اور پھر مکمل فتح حاصل کی جاتی۔ یہی وہ طریقہ تھا جس پر والیان کو فوج دبصہ دشام چل رہے تھے۔ لیکن ہوا یہ کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت سرحد بن عاصؓ کو ایسی یہودہ سے روک دیا اور افریقہ میں ایک ایسا شکر کھبجوا جو دلی مصر کے زیر انتدار نہ تھا بلکہ اس کا تعلق خلاف معمول حضرت عمرؓ سے بالا بالا یہ راست میں تھا۔ حضرت عثمانؓ نے اس شکر کا سردار عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کو مقرر کر کے ان سے کہا۔ "اگر تم افریقہ فتح کر لو تو فیضت کے فہر (ہل) میں سے خس تھا را ہے۔"

اس بات سے حضرت عمر بن عاصی کا ناراضی ہونا طبیعی امر ہے۔ کیونکہ حضرت عثمانؓ نے اپنے اس عمل سے حضرت عمرؓ کو ان کے ہم مرتبہ دوسرے والیوں سے کم تر درجہ دیا تھا۔ حضرت عثمانؓ نے سرحدوں کی طرف پر اہم راست کمی اشکر روانہ نہ کئے تھے۔ یہ کام مثال کا تھا۔ حضرت معاویہؓ رہمیوں کے خلاف اور عامل لفڑہ دکونہ بلا دفارس کے خلاف بربجکر رہتے تھے۔ خلیفہ سے مشورہ مزور دیتے تھے لیکن سربراہی دیگر انیں اسے کے ہاتھ میں ہوتی تھی۔ کوئی کام بھی ان سے بالبلا اور ان کی رائے لئے بغیر نہیں کیا جاتا تھا۔

حضرت عثمانؓ نے فتح افریقیہ کی بیت سے شکر جمع کیا۔ عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کو اس کا پہہ سالار مقرر کر کے صاحب کلام میں سے چند بزرگ، نوجوان ان قریش کی ایک جماعت اور بہت سے الفزار کو ان کے سہراہ کر دیا۔ نیز انہیں حکم دیا کہ جب وہ فتح افریقیہ سے فارغ ہو جکیں تو سبھی راستے سے شکر کو اندر س کی ہم پر جمع دیں۔ عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح نے افریقیہ فتح کر لیا۔ وہاں انہیں بڑی فضیلت ملی جو انہوں نے لوگوں میں تقییم کر دی۔ خمس کا خس انہوں نے اپنے لئے رکھ لیا اور ہاتھی حضرت عثمانؓ کی خدمت میں روانہ کر دیا۔ کہا گیا ہے کہ ان کے حصہ کا یہ جس کا پانچواں حصہ مروان بن حکم نے ایک لاکھ یا دل لاکھ دینار میں خرید لیا جس میں سے کچھ قیمت اس نے ادا کی اور ہاتھی قیمت حضرت عثمانؓ نے انہیں ہدیت دے دی۔ راویوں کا بیان ہے کہ عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کے ساتھ حضرت عثمانؓ کے اس ترجیحی سلوک کی وجہ سے ابی شکر بجٹہ میٹھے اور انہوں نے حضرت عثمانؓ کے پاس ایک وفد بھیجا کہ وہ اس معاملہ پر ان سے شہادت بھیال کریں۔ حضرت عثمانؓ نے ابی وفد سے کہا کہ عبد اللہ نے جو کچھ زیادہ لیا ہے میں نے انہیں اس کی اجازت دے رکھی تھی اگر آپ اسے منظور کریں تو جنیگ ہے بصورت دیگر وہ سب کچھ والپنے لے لیا جائے گا۔ ابی وفد نے کہا ہم راضی نہیں ہیں۔ اس پر حضرت عثمانؓ نے فرمایا "تو وہ مال والپن ہو جائے گا"۔ ابی وفد نے کہا آپ اسے ہماری سپر مکالدی سے معزول کر دیں کیونکہ اس واقعہ کے بعد ہمارے ہاتھی تسلیقات اچھے نہیں رہ سکتے۔ حضرت عثمانؓ نے ان کی استدعا ماقبل کر لی اور عبد اللہ کو مال غنیمت کی واپسی اور پہہ سالار ای افریقیہ سے معزول کا خط لکھ دیا۔ اس کے بعد عبد اللہ مصر کی طرف دل میں کچھ افسوس و نامرادی کے جذبات لئے لوٹ آئے خدا نے تعالیٰ نے ان کے ہاتھوں ایک بہت بڑا ملک فتح کرایا تھا لیکن انہیں اپنے اس مفتوحہ ملک سے والپن لکھ لیا گی۔ یہی نہیں بلکہ انہیں حضرت عثمانؓ کی طرف سے دیا ہوا عطا یہ بھی اپنے پاس حفظ کرنے کا موقع نہ مل سکا۔ اس میں شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ کے دشتر دار اس واقعہ پر عبد اللہ کی حادیت میں ہمارا فروختہ ہوئے اور انہوں نے اس چھٹے ہوئے مال سے بہتر معافی دلائے بغیر جو ہیں بھٹکا لپیں لے جو اس کی حادیت میں ہے اور حضرت عثمانؓ کے کچھ پڑ گئے حقیقی کہ حضرت عثمانؓ نے انہیں مصرا کا والی خراج

مقرر کر دیا اور حضرت عمر بن عاصی کو مصلوٰۃ و حرب کا والی رہنے دیا۔ دونوں والیوں کے مابین اختلاف کار و تباہ نہ تابدی امر تھا۔ ہر سکتا ہے حضرت عمر بن عاصی نے لوگوں کو عبد اللہ بن سعد کے خلاف بھجوڑ کایا ہو جس کی وجہ سے حضرت عثمان بن عاصی اپنا عطیہ بھی والپس لے لیا تھا اسیں افریقیہ کی پس سالاری سے بھی معزول کر دیا تھا۔ ہر حال دونوں کے طوں میں ایک دوسرے کے خلاف جنگ بڑک گئے۔ عبد اللہ نے حضرت عثمان بن عاصی کی خدمت میں تحریر کیا کہ عمرؓ نے میرے خراج کے معاملہ میں رخصت اندازی کی ہے اور حضرت عمرؓ نے یہ لکھا کہ عبد اللہ نے میری جنگی تیاریوں کو نقصان پہنچایا ہے۔ چاہیئے تو یہ تھا کہ حضرت عثمانؓ عبد اللہ کو مدینہ شریف و اپنے بلا لیتے اور حکومتِ مصر عمرؓ کے ہاتھوں میں رہنے دیتے۔ کیونکہ حضرت عمرؓ آخری دم تک حضرت عمرؓ کی حکومت سے خوش تھے اور اگر تغیر و تبدل کے بغیر اور کوئی چانہ کار نہ تھا تو حضرت عثمانؓ پورے ضریب دوں کو معزول کر دیتے اور کسی دوسرے شخص کو خواہ وہ کوئی قریشی ہوئے یا غیر قریشی صدر کا حاکم مقرر کر دیتے اس طریقہ سے عمرؓ کے دل میں اتنی غیرت شعلہ زد نہ ہوتی اور قریشیں کی یا ہمیں قبائل بھی کچھ مدت کے لئے مل جاتی۔ لیکن ہوا یہ کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت عمرؓ کو معزول کر کے عبد اللہ کو طالی خراج کے علاوہ والی مصلوٰۃ دھرپ بھی بنادیا۔ اور اس طرح انہوں نے حضرت عمرؓ کو اپنادشن بتالیا۔

حضرت عمرؓ کے ساتھ حضرت عثمانؓ کا سلوک یہ ہے تک محدود نہ ہے۔ بلکہ انہوں نے کبھی اشارہ اور کبھی صراحتاً پر بد دیانتی کا الزام بھی لگایا۔ ایک دن حضرت عمرؓ رعنی دارجیہ پہنچے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے انہوں نے پوچھا اس جگہ میں کیا ہے حضرت عمرؓ نے حجاب دیا۔ ”مرد“ حضرت عثمانؓ نے کہا میں نے یہ نہیں پوچھا یہ تو میں جانتا ہوں کہ اس جگہ میں آپ میں۔ میں نے یہ دریافت کیا تھا کہ جگہ میں رعنی بھری ہوئی ہے یا کوئی اور جیز؟ عبد اللہ بن سعد بن ابی پمر حضرت عثمان کو مصر سے بہت سامال بھیجا۔ اسی اشنا میں حضرت عمرؓ بھی آنکھے حضرت عثمانؓ نے کہا ”مرد اکیا آپ کو علم ہے کہ آپ کے بعد اس اونٹنی نے خوب دودھ دینا شروع کر دیا ہے“؛ حضرت عمرؓ نے کہا ”ہاں! لیکن اس کے بچوں کی حالت تباہ ہو رہی ہے“ حضرت عثمانؓ کا مطلب یہ تھا کہ حضرت عمرؓ ان سے بالا بالا کچھ مال روک رکھتے تھے اور حضرت عمرؓ کے حواب کا مطلب یہ تھا کہ حضرت عثمانؓ کا عامل اہل مصر پر ناقابلی برداشت بارڈال رہا ہے۔

یقینیت ہے کہ عبد اللہ بن سعد کھرے آدمی تھے مسلمان ان سے خوش نہ تھے وہ ان آدمیوں میں سے تھے جنہوں نے رسول خدا کو سخت اذیت پہنچائی تھی اور آپ کا بہت تحریر اٹایا تھا۔ خود قرآن نے ان کے کفر کی شہادت دی ہے اور ان کی مددت کی ہے۔ عبد اللہ قرآن کا بھی مناق اٹایا کرتا تھا۔ اور کہا کرتا تھا کہ عنقریب میں بھی خدا کے قرآن لہ و قرآن میں عبد اللہ بن سعد کا نام نہیں آیا۔

کا سا ایک قرآن نازل کرنے والا ہوں۔ رسول خدا نے فتح مکہ کے دن ان کا خون بساح کر دیا تھا لیکن حضرت عثمانؓ اپنیں ملک بنا کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں لے آئے تھے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ مصر میں عبد اللہ کا طرزِ عمل اپنے مصر کے لئے عوٹکن شکنا اور جیسا کہ حضرت عمر بن العاصؓ نے کنایتہ کہا تھا وہ مصری عربوں سے مغرو رانہ و متکبرانہ انداز میں پیش آتے تھے جس کے باعث وہ لوگ ان سے بہت و دل پرداشتہ تھے۔ حتیٰ کہ انھوں نے حضرت عثمانؓ سے ان کی شکایت کی، جس پر حضرت عثمانؓ نے ایک خط میں انھیں بڑی سخت ڈانٹ پلاتی اور حکم دیا کہ وہ ایسی حرکت سے باز رہیں جس سے عیت کا دل دکھتا ہو لیکن انھوں نے اس تنبیہ کی کوئی پرواہ نہ کی بلکہ شکایت کرنے والوں کو سزا دی یہاں تک کہ ایک شخص کی موت کے گھاٹ آتار دیا۔ یہ دیکھ کر مصریوں کے علاوہ اصحاب رسول مسیحی آگ بگولا ہو گئے۔ ادا محنوں نے حضرت عثمانؓ پہاڑنا شدید باداڑ ڈالا کہ آخر انہوں نے عبد اللہ کو معزول کر کے محمد بن ابی بکرؓ کو مصر کا والی مقرر کر دیا۔ نیز ان کے سہراہ ہباجین و انصار کی ایک جماعت بھیجی کہ وہ مصریوں اور عبد اللہ کے باہمی مناقشات کی تحقیق کریں۔ اصل میں اس پیغیر کا سطابیہ حضرت علیؓ نے کیا تھا کہ عبد اللہ کو معزول کر کے ان کے خلاف عائد کر دہ الزامات قتل کی تحقیقات کی جائے۔ اگر وہ نہ میں ثابت ہوں تو ان سے قصاص لیا جائے۔ حضرت عثمانؓ کی طرف سے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ کا والی مقرر ہونا مسلمان قوم کی بہت بڑی بد نصیبی تھی کیونکہ حضرت عثمانؓ کے خلاف باغیوں کا پہلا گروہ مصری سے پہنچا تھا ماذا انہوں کو وہ دبصرو کے باشی ان میں شامل ہو گئے۔ بایں ہبہ عبد اللہ بن سعد بڑے بہادر، جری اور فتح مندر میڈان تھے۔ انہوں نے رو میں سے افریقہ خالی کر لیا۔ ساپریس کی جنگوں میں شرکت کی۔ اور روہی بڑی کے مقام ذات الصواری شکست فلش دی۔ مگر ان سب ہاتوں کے باوجود دوہ دنیا دار تھے، دیندار نہ تھے۔



## بازھوال باب

# دو نوجوان

**دو قریشی نوجوان مصر میں** حضرت عثمان فیض اور ان کے صدری گھوڑگی سیاست کا تھہ اس وقت تک ختم نہیں ہو گیا۔ لیکن کہ ہم ان دو قریشی نوجوانوں کا ذکر نہ کریں جن کا اس سیاست کو بغاوت کے انہام سمجھ پہنچانے میں بڑا ہاتھ تھا۔ وہ نوجوان محمد بن ابی حذیفہ رحمہ اللہ علیہ مسیح میں ذکر ہیں۔ محمد بن ابی حذیفہ معزز باب کا معزز بیٹا تھا۔ اس کے والد تبیلہ قریش میں عالی نسب اور قریشی سرداروں میں بلند تریہ سردار تھے۔ ابو حذیفہ کا باپ عقبہ بن ریسمہ ہند کا باپ تھا جو ابوسفیان کی بیوی اور امیر معاویہؓ کی ماں تھی۔ ابو حذیفہ ان افراد میں سے تھے جو پہلے پہل بیٹی اکرمؓ کے دلائل قیام میں داخل ہو کر دعوتِ اسلام دینے سے قبل مسلمان ہو چکے تھے۔ انہوں نے اپنی اہمیت سپہلہ بنت سہیل بن عہد کے ساتھ حیشہ کی طرف ہجرت کی اور دہاں سے دسکر مہاجرین کے ہمراہ مدینہ شریعت پہنچے۔ پہلے پہل اسلام لانے، جب شہزادہ اور ہجرت ہاں سے مدینہ شریعت کی جانب ہجرت کرنے کے باعث وہ ان لوگوں میں سے تھے جنہوں نے اسلام کی راہ میں مخت آزمائشوں کا نہایت ثابت قدمی اور خندہ پیشانی سے مقابلہ کیا۔ وہ جنگ بدر میں شریک ہوئے اور بڑی مردانگی لیقین و ایمان کے ساتھ صفت آزاد ہوئے۔ جنگ کی انہوں نے اس کا بذار میں خود اپنے والد کو دعوت میازارت دی۔ اسی طرح مابعد کی تمام جنگوں میں بھی حصہ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے درش بددش شریک رہے۔ آخر انہوں نے حضرت ابو یہرہؓ کے عہد میں یا اس کی جنگ لڑتے ہوئے جام شہادت نوش فرمایا۔ ان کا یہ لذت کا محمد عبّشہ میں پیاسا ہوا تھا اور ابھی یہ نو عمر ہی تھا یعنی مشکل چورہ برس کا سہنگا کو والد کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔

باب کی دفات کے بعد حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اس کے کھنیں و مری ہو گئے جو ان میں بھی محمد حضرت عثمان فیض کی زیر گکانی رہے۔ جب حضرت عثمان فیض نے مسند آرائے خلافت ہوئے تو اسے گمان تھا کہ دوسرے قریشی نوجوانوں خصوصاً حضرت عثمان فیض کے تراوت رادوں کی طرح اسے بھی جلد ہی چھوٹے بڑے حکومت کے کسی منصب پر منصیں کر دیا جائے گا۔ لیکن یہ نوجوان

جیسا کہ راویوں کا بیان ہے دین پر سختی سے کاربند نہ تھا کہا جاتا ہے کہ اس نے شراب پی تھی اور حضرت عثمانؓ نے اسے شراب نوشی پر سزا دی تھی۔ یہ بات مبنی بر حیثیت ہو یا نہ ہو۔ بہر حال اہم امر یہ ہے کہ ایک روز اس نے حضرت عثمانؓ سے مطالبہ کیا کہ اسے کسی منصب پر منع کیا جائے۔ حضرت عثمانؓ نے اسکا کر دیا۔ اور کہا کہ اگر مجھے تم میں الہیت نظر آتی تو کہیں حاکم مقرر کر دیتا لیکن تم اس معيار پر پورے نہیں اُترتے۔ اس پر نوجوان نے حضرت عثمانؓ سے سیر و سیاحت کے لئے مدد و مالگی۔ حضرت عثمانؓ نے اعانتاً کچھ مال دے دیا اور اہازت دی کہ دو رسول کی طرح جہاں چاہے چلا جائے یہ نوجوان مصر چلا گیا اور اس میں شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ کے پاس سے نالامن ہو کر نکلا تھا۔ یا تو اس لئے کہ انہوں نے اسے شراب نوشی کی سزا دی تھی یا اس وجہ سے کہ انہوں نے اسے حکومت کے عہدے دینے میں سچل کیا، جبکہ یہ سچل تھی سعید اور عبد اللہ بن عامر کے معاملے میں روانہ کہا تھا مصر پہنچ پہنچتے ہی اس نے یا است عثمانی کی مخالفت شروع کر دی اور عبد اللہ بن سعد بن سرح کے خلاف اور حم مچایا۔

دوسری نوجوان محدثین ابی بکرؓ ہے، اس کی بزرگی و شرافت کے لئے اتنا کافی ہے کہ وہ صدیق اکابر کا فرزند اور امام المؤمنین حضرت عائشہؓ کا سماں اور ان سب ہاتھوں کے ملاuded وہ قریشی نوجوان تھا اور اس عزت کا مالک سخا جو قریش کو حاصل تھی۔ اسے اپنے والدہ زرگوار کی منزلت پر ناز تھا کیونکہ انہیں بھی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تمام مردوں سے زیادہ چاہتے تھے، اپنی ہمیشہ پر بھی فخر تھا کہ وہ آنحضرت کو جملہ خواتین سے زیادہ عزیز تھیں۔ بیشک اسے موقع تھی کہ حضرت عثمانؓ اس کے رتیبہ کا لحاظ کریں گے اور اس کے والدہ زرگوار اور ہمیشہ رمکر میں عظمت کو لمحظہ رکھتے ہوئے اپسے ہی اسے بھی کہیں کی حکومت دے دیں گے جیسے وہ اپنے ان قرابت داروں کو دے رہے تھے۔ جو کسی انفرادی شخصیت یا کارکردگی کے لحاظ سے اس سے فائی نہ تھے۔ لیکن حضرت عثمانؓ نے اس کی طرف کوئی توجہ نہ کی نہ اسے کسی لگتی میں شمار کیا، حضرت عثمانؓ کے لئے ممکن نہ تھا کہ وہ تمام قریشی نوجوانوں کی اکثریت کو والی بنادیں۔ اسامیاں محمد ددھیں۔ للبگاروں کی کثرت تھی۔ البتہ حضرت عثمانؓ نے ایک فریق کو دوسرے فریق پر ترجیح دے کر ان نوجوانوں کے دلوں میں مختلف قسم کے غم و غصہ اور غیرت و حساد کے جذبات کو بے آنچھتہ کر دیا۔ چنانچہ محمد بن ابی خلیفہ کی طرح محمد بن ابی بکرؓ نے بھی مصر کا رُخ کیا۔ یہ دونوں ایک دوسرے سے یا تو راستے میں مل گئے یا پھر مصر میں ملے جو بھی یہ دونوں مصر پہنچے عبد اللہ بن سعد نے تاکہی کی کسی نیک جذبہ کے تحت نہیں آئے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے ان دونوں کو قریاد حمکایا، لیکن یہ دھمکیوں اور ڈر ادل سے مروع ہے۔ دونوں میں سے خلیفہ اور دال کے خلاف زیادہ کھل کر علائیہ تلقین کرنے والا اور سخت مخالفت کرنے والا محمد بن ابی حذیفہ تھا۔ اس کا توریہ حال تھا کہ وہ والی کے مئے پر بھی اس کی ناپسندیدہ بات کہنے میں تردد

نہ کرتا تھا۔ رادیلوں کا بیان ہے کہ جب والی مصر نماز سے قارئ ہو چکتے ہے تو محمد بن ابی حذیفہ نعڑہ تکمیر بلند کرتا۔ تاکہ اس طرح ایک طرف تو وہ لوگوں کو اپنی جانب ملقت کرے اور دوسری طرف والی کو مقایلہ کی دعوت دے، کہا جاتا ہے کہ عبدالشہ بن سعد نے اسے بالکل اس طرز عمل سے منع کیا، مگر وہ باز نہ آیا، اس پر عبداللہ بن سعد نے اسے سخت سُست کہا اور پیر ول میں بڑھا ڈالنے کی دھمکی دی۔ اس نے کوئی پرداہ نہ کی اسی اشامیں عبداللہ کو ردمیوں کے مقابلے کے نئے ذات الصوری کی مہم پر جانا پڑا۔ محمد بن ابی حذیفہ اور محمد بن ابی بکرؓ بھی ہمراہ چل پڑے لیکن عبداللہ کو خوف دامنگیر ہوا کہ یہ دونوں لشکر کو بہکائیں گے۔ لہذا، اس نے دونوں کو ایک ایسی کشتی میں سفر کرنے پر مجبور کیا جس میں ان کے سوا کوئی مسلمان موجود نہ تھا۔ ان کے ہمراہ صرف قبیلی یا شنیدے تھے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ محمد بن ابی بکرؓ یہاں ہو گیا لہذا، مصر میں مقیم رہا اور نہم کے ہمراہ فقط محمد بن ابی حذیفہ گیا تھا۔ ان اغلب یہ ہے کہ ان میں ایک اس نئے تھہر گیا ہوا کہ عبداللہ کے پیش پشت لوگوں کو بیکا اور ایک اس نئے چالا گیا ہوا کہ وہ لشکر میں اپنے خیالات کو نشر کرے۔

اس جہم میں مسلمانوں کو فتح نصیب ہوئی اور عبداللہ رومی بیڑے پر غالب ہو کر فاتحانہ شان سے مصر کی طرف لوٹا۔ لیکن اس وقت تک محمد بن ابی حذیفہ اپنے لشکر کے دونوں کو اس کے اور غلیظ کے خلاف تلقید اور اعتراضات سے زہر کا لوڈ کر چکا تھا۔ وہ فوجیوں سے کہا کرتا تھا کہ تم یہاں مصروف جیا دیو ہو حالانکہ میدان جہاد تو تمہارے پیچے مدینہ شریفہ میں ہے۔ جہاں حضرت عثمانؓ بیٹھے خلافت قرآن دستنت اور حضرات صدیقین دفاروقؓ کے طرز عمل سے ہٹ کر کسی اور قسم کی سیاست پر کاربند ہیں، جو اصحاب رسول اللہ صوان اللہ علیہم کو معزول کر کے ان کی جگہ پر ناسقوں اور مسخر دل کو مسلمانوں کے امور پر مسلط کر رہے ہیں۔ ذرا اپنے حاکم اور قائد جیاد کو دیکھیو۔ یہ وہ آدمی ہے جس کے کفر پر قرآن شاہد ہے۔ جس کا خون نبی یا کریمؓ نے مبارح تراویح تھا لیکن حضرت عثمانؓ نے اس کو تمہارا حاکم مقرر کر دیا ہے کیونکہ وہ ان کا رضاوی بھائی ہے۔ ذرا دیکھو تمہارے باسے میں اس کا کیا طرز عمل ہے کیا آپ کے خیال میں وہ اسی راہ پر گامزن ہے جس پر نبی اور ان کے دونوں ساتھی گامزن رہے؟ کیا آپ اس کی بدلتی ہوئی سیاست نہیں دیکھتے اور کیا آپ کو احساس نہیں ہو رہا کہ اس کی طرف سے عائد کر دہ عملی اور مالی پابندیاں آپ کے لئے تاقابیل برداشت ہیں؟ این ابی حذیفہ ان خیالات کو لشکر میں پہاڑ سے عائد کر دہ شہر میں پھیلاتے رہے، چنانچہ مصریوں نے اس لشکر کی والیسی کے بعد ان دونوں کے پاس جمع ہو چکا اور این ابی بکرؓ شہر میں پھیلاتے رہے، چنانچہ مصریوں نے اس لشکر کی والیسی کے بعد ان دونوں کے پاس جمع ہو چکا اور ان کی ہاتھ پر کان و صہر تا شروع کر دیا۔ عبداللہ بن سعد کو ان دونوں کی طرف سے خدا شہ لاخن ہوا اور حضرت عثمانؓ سے سے شکایت کر کے ان کے خلاف سخت کارروائی کرنے کی اجازت چاہی۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے عمار بن یاسر کو مصر بھیجا تاکہ وہ ان دونوں کے حالات سے آگاہی کے بعد اپنیں مطلع کریں، ان دونوں کو سمجھا بھیا کرنے کی روایت پر مائل کریں

ساتھ ہی عبداللہ بن سعد کے حالات کا بھی جائزہ لیں۔ لیکن بقول رادیوں کے عمار بن یاس مصطفیٰ پرست ہی ان دونوں کے ساتھ مل گئے اور انہوں نے ہر دو کی میت میں لوگوں کو حضرت عثمانؓ کے خلاف بلا یقین خیز کرنا مشروع کر دیا۔ یہاں تک کہ عبداللہ بن سعد تک آگئے اور ان قبائل کی تغزیہ کے باسے میں حضرت عثمانؓ کو لکھا، حضرت عثمانؓ نے جواب میں انھیں تنبیہ و ملامات کرتے ہوئے حکم دیا کہ عمار کے ساتھ زمی کا سلوک کیا جائے اور انہیں پورے احترام و عزت کے ساتھ دا پس مدینہ بیچ دیا جائے۔ ابی بکرؓ سے اس کے والد اور بھیشیرؓ کی خاطر درگز کیا جائے۔ اسی طرح محمد بن ابی حذیفہ سے بھی تعریض نہ کیا جائے کہ وہ ان کا حضرت عثمانؓ منہ بول لائیا، ان کا پر دردہ اور تریشی نوجوان ہے۔

میں پرے واقع سے کہہ سکتا ہوں کہ عمار کو مصطفیٰ بھیگا گیا۔ نہ وہ ان دونوں کے ساتھ لوگوں کو حکومت کے خلاف بلا یقین خیز کرنے میں شریک ہوئے یہ قصہ مضمون حضرت عثمانؓ کی طرف سے معمدہ تک رسائی دے دیا تھا کہ ان کے اور عمار کے ماہین اس واقعہ سے قبل یا بعد ظہور پذیری ہونے والی اس صورت حال پر پرده ڈالا جاسکے جسے ہم ابھی تھوڑی دیر بعد ملاحظہ کریں گے۔ بہر حال یہ ایک اٹل حقیقت ہے کہ محمد بن ابی حذیفہ اور محمد بن ابی بکرؓ نے دارالحضرہ کو لوگوں کو خلیفہ اور ان کے دالی کے خلاف ابھارا تھا اور حضرت عثمانؓ نے ان دونوں کو نرمی اور خوش اسلوب سے راضی کرنا چاہا تھا۔ چنانچہ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے محمد بن ابی حذیفہ کو دولت و خلعت بھیجی جسے لے کر دہ مسجد میں پہنچا اور لوگوں کے سامنے اسے پیش کر کے کہا۔ مسلمانوں اور حضرت عثمانؓ کی کارستانی و مکحودہ رشوت دے کر مجھے میرے دین سے ہٹانا چاہتے ہیں؟

یہ دونوں بدستور مصروف میں حکومت کے خلاف پر دیگنڈا لگرتے رہے تا انکے مہبہ سے لوگ ان کے ہم تباہ ہو گئے۔ اور بالآخر مصروفی حضرت عثمانؓ کی مخالفت و نافرمانی میں تمام لوگوں سے زیادہ مخت ہو گئے۔ ان دونوں کی دلخیش کا سرچشمہ جہاں تک ہیں معلوم ہے دبی بات تھی جس نے بہت سے قریشی اور قریشی تریشی نوجوانوں کے دلخیل میں غم و غصہ کے جذبات پیدا کر دیئے تھے۔ یعنی حضرت عثمانؓ کا ایک فرقلتی کے نوجوانوں کو درسروں پر ترجیح دینا، صاحب رتبہ قابل اور آزمودہ کارائی خاص کر علی عہدروں اور مناصب حکمرانی سے محروم رکھ کر لیے لوگوں کو ان مناصب کے لئے مخصوص کرنا جو عوہ کیسے ہی رہتے یا کبھی ہیں۔ ہر اہلیت کے مالک کیوں شہروں دوسروں سے فائز نہ رہتے۔ انھیں نہ کوئی امتیازی حیثیت حاصل تھی اور نہ مستقل طور پر ان کا اظر عمل قابل تصریف تھا۔

**حضرت عثمانؓ کے خط کے جواب میں کوفہ سے اشتر کا خط** اشتر کے خط کا مطالعہ جسے اشتر نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں سمجھا تھا اس صورت میں پر وہ شنی ڈالنے کے لئے کافی ہے۔ یہ خط حضرت عثمانؓ کے اس خط کا جواب ہے جو انہوں نے ابی کوڈ کو فیضت دہرا دیت

کے لئے بھیجا تھا نیز اس کے ذریعہ ان سے ان کی مرضی معلوم کرنا چاہی تھی، یہ رہ موت عطا حبیب اہل کوفہ نے سعید بن عاص کو اپنا حاکم تسلیم کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ اشتہر کے اس خط کا مطالعہ یہ چالنے کے لئے کافی ہے کہ حضرت عثمانؓ کے خلاف عوام بالخصوص اوجوان طبقے کا غم و غصہ کس حد پر پہنچ چکا تھا، اس لئے کہ انہوں نے رعثمانؓ (امور عامہ کی انجام ہی) کے لئے اپنے اقرباء کے ایک فریق کو خصوصی کر رکھا تھا۔ حالانکہ اس فریق کے لوگ دوسروں کے مقابلے میں ذرہ بھر امتیاز نہ رکھتے تھے۔

اشتر نے حضرت عثمانؓ کو جو خط لکھا اس کی عبارت یہ ہے۔  
 ”مختار مالک بن حارث بحمدت آرماش میں پڑے ہوئے، خط کار و سنت رسول سے گریباں اور حکم قرآنی کو لپیں پشت قلادیتے دالے خلیفۃ المسلمين۔“

اما بعد، ہم نے آپ کا خط پڑھا۔ آپ اپنے آپ کو اور اپنے حکام کو ظلم و زیادتی سے باز کھیں اور نیک سیرت افراد کی جلاوطنی سے رُک جائیں تو ہم آپ کے تابع فیان بن جائیں گے، آپ نے کہا ہے کہ ہم نے اپنے نفس پر زیانی کی ہے یہ آپ کی دنوش خیالی ہے جس نے آپ کو کہیں کاہنیں چھوڑا۔ اسی کی وجہ سے آپ کو جو عدل اور باطل حق دکھائی دیتا ہے۔ اگر آپ ہماری محبت چاہتے ہیں تو وہ اسی شکل میں ممکن ہے کہ آپ اپنے طرزِ عمل سے باز آجائیں، تائب ہوں اور آپ نے ہمارے جن نیک چیزوں افراد پر ظلم و زیادتی کی ہے اور ہمارے جن نیک اشخاص کو بے گھر کر کے جلاوطن کیا ہے اس پر خدا کے سامنے معافی کے طلبگار ہوں، ہم پر کل کے لونڈوں کو حاکم نہ بنایں۔ ہمارے علاقہ کا انصار حضرت ابو یونی اشترؓ اور حضرت حذیفہؓ کے پرذکر دیں کہ ہم ان دونوں سے راضی ہیں۔ ہمیں اپنے دلید، سعید اور اپنے خاندان کے دیگر محظوظ نظر افراد سے بچائیں۔ آگے جو خدا کی مرضی۔ والسلام۔

آپ نے دیکھ لیا کہ اشتہر نے حضرت عثمانؓ کی اطاعت سے روگر دانی نہیں کی۔ نہ ان کی امامت سے انکار کیا۔ البتہ اس نے جو ردِ ستم رئیت سے اخراج۔ احکام قرآنی سے اعراض۔ مذاہب حکومت پر تو خیز دل کی تقری اور مسلمانوں کی جلاوطنی کا الزام لگا کے ان سے مطالبہ کیا ہے کہ وہ اس طرزِ عمل سے باز آجائیں اور یہ استدعا کی ہے کہ ابو موسیٰ اشترؓ کو دلیل صلاۃ و حرب اور خدیفہ بن یمانؓ کو والی خراج مقرر کر دیں۔ اور بتایا ہے کہ اگر یہ مطالبات مان لئے جائیں تو اہل کوفہ ان کی اطاعت کرتے رہیں گے۔

اشتر کے ان الفاظ کو دیکھئے ”ہمیں اپنے ولید و سعید اور اپنے خاندان کے دیگر مجبوب نظر افراد سے بچا یئے۔ آگے جو خدا کی مریٰ ”ان الفاظ میں اس نے اس حقیقت کی تصویر کیتی کہ ہبھ نے اہل کوفہ کی رگ جیت کو بھرا کر انھیں غصب ناک کر دیا تھا۔ یہ حقیقت کیا تھی ؟ حضرت عثمانؓ کی کشہ پر دری اور حضرت ابو موسیؓ اور حذیفہؓ جیسے عالی قدر اشخاص میں ناقدری۔ ولیوں کا بیان ہے کہ جب حضرت عثمانؓ نے یہ خط پڑھا تو کہا ”ابے خدا میں تو بکرتا ہوں“ اور اس کے حضرت ابو موسیؓ اور حذیفہؓ میں اللہ عنہما کو لکھا۔ تم دونوں کو اہل کوفہ کی خوشنودی اور ہمارا اعتماد حاصل ہے۔ لہذا، آپ دونوں حضرات وہاں کی عنان حکومت سنبھال لیں۔ خدا ہمیں اور آپ کو بخشنے۔ مزید بیاں حضرت عثمانؓ کو عتبہ بن وعل کا یہ شعر بھی پہنچا تھا : سے

تَصَدَّقَ عَلَيْنَا يَا أَبْنَ عَفَّانَ وَاحْتَسَبَ

وَأَمْرَ عَلَيْنَا الْأَمْشَغِرِيَّ لَيْسَ بِمِيَّا

”اسے عثمان بن عفانؓ ! ہمیں خیرات دیتھے اور محض لوجہ اللہ صرف چند روز کے لئے ہی ابو موسیؓ اشمری کو ہمارا والی مقرر کر دیتھے۔ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے یہ شعر سن کر فرمایا ”ضرور چند روز کے لئے ہی نہیں بلکہ مہینوں کے لئے اگر میں زندہ رہا تو۔“



## تیر حرباں باب

# عبداللہ بن سبأ

**عبداللہ بن سبأ کا قصہ** اس مضمون میں ایک مشہور قصہ کا ذکر ضروری معلوم ہوتا ہے جسے بعد میں آنے والے رادیوں نے بہت اہمیت دی ہے اور خوب بڑھا چکا کر بیان کیا ہے۔ بیہان تک کہ بہت سے قدیم وجدیہ مورخین نے اس قصہ کو حضرت عثمانؓ کے خلاف رونما ہونے والی بغاوت کا سرشار قرار دے لیا ہے جو مسلمانوں میں ایک ایسے افتراق کا باعث ہوئی کہ تاحال مٹ نہیں سکا۔ یہ قصہ عبد اللہ بن سبأ کا ہے جو عربی دنیا میں ابن السواد کے نام سے مشہور ہے۔

رادیوں کا بیان ہے کہ عبد اللہ بن سبأ صنعا کے بیرونیوں میں سے تھا۔ اس کی ماں جیش بن تھی۔ اس نے حضرت عثمانؓ کے عہد خلافت میں اسلام قبول کیا اور پھر شہرِ گھوم گھوم کر خلیفہ کے خلاف سازش کا جال پھیلانے اور لوگوں کو برا ٹکنہ تر آمادہ بغاوت کرنے میں مصروف ہو گیا۔ نیز وہ لوگوں میں ایسے ان کے نظریات اور غیر اسلامی انکار کی اشاعت کرنے کا جن کے باعث دین و سیاست کے بارے میں لوگوں کے خیالات پر لگنہ ہو کر رہ گئے۔ کہتے ہیں کہ وہ البصہ گیا لیکن ابھی وہاں زیادہ ٹھہر تے رہا یا تھا کہ عبد اللہ بن عاصم کو اس کی اطلاع دے دی گئی، چنانچہ ابن عاصم نے اسے بصرہ سے نکال باہر کیا۔ پھر وہ شام گیا۔ دہاں حضرت ابوذرؓ سے ملا۔ اور ان کے سامنے امیر معاویہؓ کو مال مسلمین کو مال خدا کہتے پر بُرا جھلائیا، ازان بعد اس نے حضرت عبادۃ بن الصامتؓ سے ملاقات کی اور ان سے بھی ایسی ہی باتیں کرنا چاہیں جیسی وہ حضرت ابوذرؓ سے کہ چکا تھا۔ مگر حضرت عبادۃؓ اسے پوچکرا امیر معاویہؓ کے پاس لے گئے اور انھیں بتایا کہ اس شخص کی موجودگی شام کے لئے خطو ہے چنانچہ امیر معاویہؓ نے اسے شام پر درکر دیا۔ شام سے نکل کر اس نے مصر کی راہ لی۔ مصر میں اسے اپنی سازش مکاری اور بدعوت کی نشوونما کے لئے بڑی شاداب و رخیز نہیں میسر آگئی۔ وہ اس بات کا پور چار کیا کہ تا تھا کہ حضرت عیینی ابن مریم علیہ السلام کے مقابلے میں رسول خدا و مصلی اللہ علیہ وسلم اس دنیا میں دوبارہ آنے کے زیادہ مستحق ہیں اور سنہ میں

یہ آئتیں پیش کیا کرتا تھا۔

إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكُمُ الْقُرْآنَ لَرَأْدَقَ إِلَّا مَعَاجِ (۶۶)۔

میک جس خدا نے آپ پر قرآن فرم کیا ہے وہی آپ کو آپ کے مقامِ عیش کی طرف بھی لوٹا تھا۔

ذیہ آیت سطیح بہت کے دولان میں اُرُتی تھی لہذا، بعض مفسروں یہ مفہوم لیتے ہیں کہ اس سے مکنگی جانب فتحِ مندانہ مراجحت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

وہ یہ بھی کہا کرتا تھا کہ ہر بڑی کامیکِ دصی (جس کو وصیتیں کی جائیں اور بہایات دی جائیں) ہوتا ہے۔ چنانچہ بھی الکرمِ محمد صلی اللہ علیہ و سلمہ کے دصی حضرت علیؑ ہیں اور حضرت علیؑ اسی طرح خاتم الادیما ہیں جس طرح مُحَمَّد خاتم الانبیاء ہیں۔ ان روایات کے پیش نظر سب لوگ خلافتِ عثمانؑ میں رونما ہونے والے تمام فنادات و اختلافات کو ابن المسواد اہمی سے منسوب کرتے ہیں لیکن کا خیال ہے کہ اس نے اپنی سازش کا نہایت مستحکم پروگرام تیار کیا۔ پھر اس کے مطابق اس نے بڑے بڑے شہروں میں خصیہ جما عین قائم کیں جو پو شیدہ طور پر سرگرم رہتی تھیں اور اپنے مقاصد کے تحت لوگوں کو فتنہ و جدال کی طرف دعوت دیتی رہتی تھیں۔ اور پھر جو ہر ہی موافق حالات میسر آئے۔ یہ جما عین خلیفہ کے خلاف اٹک گئیں اور اسی کے نتیجے میں بغاوتِ عاصہ اور فتنہ امام تک نوہت پہنچی۔

میل خیال ہے کہ جو لوگ ابن سہا کے معاملہ کو اس حد تک اہمیت دیتے ہیں وہ نہ صرف اپنے آپ پر بلکہ تاریخ پر بھی شہنشہ خلک کرتے ہیں۔ اس سلسلہ میں سب سے پہلی غور طلب چیز یہ ہے کہ اُن تمام اہم مکنڈیں جو حضرت عثمانؑ کے خلاف رونما ہوئے والی شورش پر دشمن ڈالتے ہیں ہیں ابن سہا کا ذکر ہی نہیں ملتا۔ مثلاً ابن سعد نے جہاں خلافتِ عثمانؑ اور ان کے خلاف بغاوت کا حال رقم کیا ہے وہاں ابن سہا کا کوئی تذکرہ نہیں کیا۔ اسی طرح بلاذری نے بھی "اناب الائشاف" میں اس کے ہارے میں کچھ نہیں بتایا۔ حالانکہ میرے خیال میں حضرت عثمانؑ کے خلاف بغاوت کے واقعات معلوم کرنے کے لئے "اناب الائشاف" اہم ترین مأخذ ہے اور اس تصدیکی سب سے زیادہ تفصیل اسی کتاب میں ملتی ہے..... ابن سہا کی پر داستان طبری نے سیف بن عمر کی روایت سے بیان کی ہے۔ اور معلوم ہی ہوتا ہے کہ مابعد کے جملہ مuthorیین نے اس روایت کو طبری ہی سے لیا ہے۔ معلوم نہیں کہ ابن سہا کو عبیدِ عثمانؑ میں کوئی وقعت حاصل ہوئی تھی یا نہیں۔ لیکن مجھے یقین ہے کہ اگر اس کی کچھ وقعت ہر تی بھی تو وہ چند ماں معنی نہ رکھتی تھی، حضرت عثمانؑ کے عہد کے مسلمان ایسے گئے گزے نہ تھے کہ اہل کتاب میں سے ایک نو مسلم جو عبیدِ عثمانؑ میں اسلام لایا ہو یہ مقام حاصل کر لے کہ ان کی عقل و نکار اور حکومت تک مذاق کرنے لگے۔ وہ بھی اس طرح کہ ادھر اسلام لائے اور ہر فتنہ و نساد پھیلا ناشر و نفع کر دے جسی کہ اپنی سازشوں کو تما

سلطنت میں نشکر دے اگر اس نو مسلم کو جو محن مسلمانوں میں شر انگریزی کی خاطر اسلام لایا تھا عبد اللہ بن عاصم تے یا امیر معاویۃ نے پکڑا ہوتا تو اس کے خلاف دونوں میں سے کسی ایک نے یا دونوں نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں مزدوج تحریر کیا ہوتا اور نہ دونوں یا دو نوں میں سے کوئی ایک مزدوج اس کی سخت گرفت کرتا، اور عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ کے ہاتھ لگ جاتا تو وہ اسے مسراز میئے بغیر درپتے وہ مسراز ہو حضرت عثمانؓ کے خود سے وہ محمد بن ابی حذیفہ اور محمد بن ابی بکرؓ کو نہ دے سکے تھے۔ عجلادہ شخص جو حضرت عثمانؓ سے محمد بن ابی حذیفہ اور محمد بن ابی بکرؓ اور بعض روایات کے مطابق عمر بن یاسر کو مسراز میئے کی اجازت کا طلب گارہو کیسے مکن ہے کہ وہ الی کتاب میں سے ایک ایسے آدمی کو مسراز میئے بغیرہ جاتا جس کے نزدیک اسلام محن مسلمانوں کے مابین آتش افتراق کو ہوا رہنے کا ایک ذریعہ تھا جو مسلمانوں کی نگاہوں میں ان کے امام بلکہ سارے دین ہی کو مشتبہ بنا رہا تھا۔ اور پھر ظاہر ہے کہ والیاں مملکت کے لئے اس نو مسلم کے تعاقب گرنے کی اور تعزیر سے زیادہ آسان بات کوئی سمجھی حالاگہ وہ مخالفین کا تعاقب کر کے انھیں گرفتار کرنے یا جلاوطن کر کے انھیں امیر معاویۃ یا عبد الرحمن بن خالد بن دلیل کے پاس بیچ ج دینے میں کافی مہارت رکھتے تھے۔

### مسلم لبذریٰ اور عبد اللہ بن سبیا

عبد اللہ بن سبیا کے اس قصہ میں جو سب سے زیادہ حیرت انگریز چیز ہے وہ یہ ہے کہ اس نے حضرت البذرؓ کو امیر معاویۃ کے اس قول پر کہ بیت المال خدا کا مال ہے اعتراض و تنقید کرنے کی تلقین کی مادر انھیں یہ سمجھا یا کہ صحیح بات یہ ہے کہ امیر معاویۃ کو یہ مال مسلمانوں کا مال کہنا چاہیے۔ اسی تلقین کی روایت کے باعث پہاں تک کہا جانے لگا کہ حضرت البذرؓ صنی اللہ عنہ کا سراء داعنیاء پر تنقید کرنے کا جو طریقہ تھا لہور زر دسیم کے ذخیرہ لکنڈ گان کو وہ جو عذاب الیہم کی بشارت دیتے تھے کہ عمان کی پیشانیاں پہلہ اور پیشیں آگ سے داغی جائیں گی تو انھیں یہ سارا مسلم ابن سبیا ہی نے پڑھایا تھا، ہیر خیال ہے کہ اس سے بڑی زیادتی اور سچی فہمی کی مثال ملنی و شوار ہے۔ حضرت البذرؓ نہ گز اس امر کے محتاج نہ تھے کہ ایک فوارہ دا انھیں یہ پڑھائے کہ فقراء کے انھیاء پر بہت سے حقوق ہیں اور انھیں یہ بھی سمجھائے کہ زر دسیم جمع کر کے راہ تھا میں خرچ نہ کرنے والوں کے لئے عذاب الیہم کی بشارت ہے نیز انھیں یہ بات بھی بتلے کہ غیثت زکریۃ پا خراج کا مال جو مسلمان ہیں اللہ میں داخل کرتے ہیں یا ذمی بطور جزیہ یا خراج بیت المال کی نذر کرتے دہ مال مسلمین ہے الہدا، واجب ہے کہ وہ مال بولنے میں بھی مسلمین ہی سے منسوب کیا جائے اور عملًا بھی اپنی پیچھے کیا جائے۔ الفرض البدورؓ اس سے بالاتر تھے کہ اب سیا انھیں اسلام کے اولیں حقائق و مہادیات کا درس دیتا۔ حالانکہ حضرت البذرؓ تمام انصار اور بہت سے مہاجرین سے قبل اسلام لائے تھے۔ وہ حضور اکرمؐ کی صحبت میں تادریز ہے تھے۔ انھوں نے بطریقی احسن قرآن مجید حفظ کیا تھا دہ سنت

پختگی سے کار بند رہتے تھے۔ انہوں نے احوال و حقوق سے متعلق مسلک نبوی اور سیرت ابو یکبرؓ و عمرؓ کو بچپن خود دیکھا تھا۔ وہ اصول حرام و حلال سے اس طرح گاہ تھے جس طرح دوسرے اصحاب رسولؐ کی گاہ تھے اور ان پر بطریق احس عمل پر ابھی تھے۔ بہر حال جو لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ابن سبأ نے ابوذرؓ سے مل کر انہیں اپنے بعض خیالات کی تعلیم دی وہ اپنے آپ بھی قلم کرتے ہیں اور حضرت ابوذرؓ پر بھی۔ سمجھتے ہیں وہ ابن سبأ کو ایسا بند مقام نہیں رہتے ہیں جس تک پہنچنے کا سے خیال بھی نہ آیا ہو گا۔ حالانکہ یہ فرمی ابوذرؓ ہیں جن کے متعلق راویوں کا بیان ہے کہ ایک روز (شام سے مدینہ مشرفہ داہیں آنے کے بعد) وہ حضرت عثمانؓ کے دربار میں کہہ رہتے تھے نکلا دینے والے کو یہ نہیں چاہئیے کہ وہ اپنے ذمہ دا جب الادانگوہ ادا کر کے بس کر دے اس کا فرض ہے کہ سائلوں کو دے جھوکوں کو کھانا کھائے۔ اور اپنے مال را و خدا میں خرچ کرتا رہے۔ کعب الاحبازؓ اس گفتگو کے وقت موجود تھے۔ انہوں نے کہا۔ جس نے اپنا فلیخہ ادا کر دیا اس کے لئے اتنا ہی کافی ہے۔ اس پر حضرت ابوذرؓ کو غصہ آگیا اور کعب الاحبازؓ کہا۔ تھے یہودی پچتے تھے تمہیں اس معاملہ میں دخل اندازی کرنے کی کیا مجال ہے؟ کیا تم ہمیں ہمارا دین سکھاتے ہو؟ — اور ساکھتے ہی انہیں اپنی لکڑی کی نوک بھی جیھوٹی — غرض ابوذرؓ وہ شخص ہیں جو کعب الاحبازؓ تک کو دین سکھانے کی اجازت نہیں دیتے تو وہ اسے امور مسلمین میں اظہار ملائے کی حد تک دخل انداز ہونے دیتے حالانکہ کعب الاحباز ابن سبأ سے بہت پہلے اسلام لائے تھے اور وہ مدینہ کے پوس میں رہتے تھے جہاں سے صبح دشام صحابہ رسول کے پاس آتے رہتے تھے۔ مزید بہاں یہ کہ وہ حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ کے ساتھ نہیں بیٹھتے رہتے تھے — انہیں حالات یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ابوذرؓ عبد اللہ بن سبأ سے احلاص کے بنیادی صول اور احکام فرائیں میں سے کسی حکم کا سبق لینا گوارا کر لیتے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی کے لئے یہ کس قدر مقام تعجب ہے کہ حضرت کعبؓ کو تو دین پر بحث بھی نہ کرنے دے اور پھر وہی دین عبد اللہ بن سبأ سے سیکھئے!

عبد اللہ بن سبأ کے متعلق جو روایات ہیں انہیں درست بھی مان لینا جائے تب بھی گمان غالب یہی ہے کہ اس کی تعلیم و تبلیغ اور دعوت فتنہ کے رد نما ہے۔ اور مذاہفت و بغاوت کی اگل جھر کند کے بعد شروع ہوئی ہے۔ لہذا، یہ کہا جا سکتا ہے کہ اس نے فتنہ سے تا جائز فائماً اٹھا یا لیکن یہ غلط ہے کہ وہ اس فتنہ کو برا نیکتہ کرنے والا ہے۔ اس طرح گمان غالب ہے کہ شیعہ کشم مناصرے عہد امیتی و عہادیتی میں عبد اللہ بن سبأ کے معاملہ کو اس لئے مبالغہ کا رنگ دے دیا کہ ایک طرف تو کچھ ایسے واقعات جو حضرت عثمانؓ اور ابن کے دالیوں سے منسوب ہیں وہ مٹکوک ہو جائیں اور دوسری طرف حضرت علیؓ اور ان کے ساتھیوں پر زرد پڑے اور یہ ظاہر کیا جائے کہ شیعہ ایک یہودی کے مجالسے میں آئے ہوئے تھے جو محن ملمن دشمنی کی خاطر اسلام لایا تھا۔ ظاہر ہے کہ مخالفین شیعے پر اور جواباً شیعے نے اپنے مخالفین پر عجاہیم والزم عائد کئے

ہیں وہ مدد و حساب سے باہر ہیں۔ اس طرح وہ انتہا مات بھی بہت زیادہ ہیں جو شیو حضرت عثمانؓ اور دیگر حضرات کے بارے میں اپنے مخالفین پر ہائیکر تے ہیں۔ اس لئے ہمیں ان تمام حالات کا جائزہ نہیں تدبیر اور احتیاط سے لینا چاہیے۔ ہمیں صدر اسلام کے مسلمانوں کو اس سے بالاتر سمجھنا چاہیے کہ ان کے دین و سیاست اور عقل و حکومت کو ایک ایسا شخص کھلونا بنا لے جو منع اکا ہو، جس کا ہاپ پیور دی اور ماں جیش ہو، اور جو خود بھی پیور دی ہو، جسے اسلام لائے ابھی زیادہ دن مذکور سے ہوں۔ مزید پر یہ کہ اس نے اسلام بھی برغیت یا بخوف قبول نہ کیا ہو بلکہ حق مکر۔ سازش اور فریب دہی کی خاطر یہ روپ دھارا ہو۔ پھر اسے حسب دلخواہ کا میابی ہو گئی۔ چنانچہ اس نے مسلمانوں کو ان کے امام کے خلاف شورش پاک کرنے پر تیار کر لیا یہاں تک کہ انھوں نے خلیفہ کو تباہ کر دال۔ علاوه ازیں اس نے مسلمانوں کو اس واقعیتے قبل یا بعد منتشر کر کے فرقہ فرقہ اور گروہ گروہ کر دیا۔

یہ تمام باتیں ایسی ہیں جو عقل کی کسوٹی پر ثابت نہیں ہوتیں ہو تیں نہ تنقید کی تاب لاسکتی ہیں لہذا، ان ہاتوں پستاری گی امور کی بنیاد استوار کرنا درست نہیں، دراصل واضح بات جن میں کسی شک و شبیہ کی گنجائش نہیں یہ ہے کہ اس دور کی اسلامی زندگی کے حالات طبعی طور پر اختلاف آزاد، افتراق اہواد اور گوناگون سیاسی مذاہب کے طہور کی طرف مائل تھے۔ ایک طرف تو وہ لوگ تھے جو قرآن و سنت نبی۔ اور سیرت ابو جہر و عمر صنی اللہ عنہما سے والبست تھے اور وہ ایسے نئے امور و قویں پر ہوتے دیکھ رہے تھے جن سے ان کا ساتھ نہیں پڑا تھا۔ وہ چاہتے تھے کہ ان حالات کا اس طرح حرم و احتیاط۔ قوت و شدت۔ بے غرضی اور خوش انتظامی کے ساتھ مقابله کیا جائے جس طرح حضرت عمرؓ کیا کرتے تھے۔ دوسری طرف قریش اور دسرے عرب قبائل کے نوجوان تھے جو نئی صورت حال سے نئے جذبات کے ساتھ دوچار ہوئے تھے ایسے جذبات جن میں طبع، مراتب عالیہ کا حصول، خود غرضی دخود پرستی خوش رہنگ ائمیدیں، کسی حد پر نہ ٹھہرنا دالی خراہش ملی جلی تھیں۔ ان سب ہاتوں کی وجہ سے ان جذبات میں رشک و رقاہت اور ایک دسرے سے بڑھ جان کی تباہی، شامل تھی۔ یہ باہمی مقابله محض بلند مناسب کے حصول ہی کے لئے نہ تھا بلکہ ماحصل کی ہر شے کو حاصل کرنے کے لئے موجود تھا۔ یہ نئی صورت حال فی نفع اس قابل تھی کہ بہنا ذکر پر کو اس دھڑے پر لگادے جس کی جانب وہ چل پڑے تھے — ذرا غور کیجئے کہ دیسیع علاقے فتح ہو رہے تھے۔ ان علاقوں سے بے حساب دلست خارج کی شکل میں ان کے پاس دھمل ہو کر پیش رہی تھی، اس صورت حال کے پیش لظر اگر ان علاقوں میں نظم حکومت چلانے اور اس بحث شروع مال سے مستقید ہونے کی غرض سے لوگ ہاہم رشک در قابت کے جذبات میں مبتلا تھے تو اس میں تعجب کی کوئی سی بات نہیں ہے۔ پھر دسری طرف دہ ممالک بھی تھے جو ابھی فتح نہیں ہوئے تھے۔ اور صورت حال اس امر کا تقاضا کر رہی تھی کہ مسلمان

انھیں بھی دوسرے علاقوں کی طرح نیز نگیں کر لیں۔ تو پھر زہر لگ فتح کے منمن میں کیوں ایک دوسرے سے مبینت لے جانے کی کوشش نہ کرتے؟ ان میں سے جو لوگ طالب دنیا تھے وہ کیوں فاتحین کی مجد و عزت اور مالی فتنیت کے بارے میں رقبے نہ فتح احتیار نہ کرتے؟ جو طالب اخترت تھے وہ کیوں اجسٹر ثاب کے طلب گارند ہوتے؟ لہذا، اگر طامع و بلند بگاہ فتحاں قریش ان را ہوں سے داخل ہو کر جوان کے سامنے کھلی تھیں۔ عظمت، تسلط اور ثروت حاصل کرتا چاہتے تھے تو یہ کون سے اپنے کی بات تھی؟ اسی طرح اگر انصاب اور دوسرے عرب قبائل کے نوجوانوں میں مقابلہ و مسابقت کی روح بیدار ہو رہی تھی تو اس میں کون سی انوکھی بات تھی اور پھر جب یہ دیکھ کر کہ خلیفہ اسلام ان کے اس چند بہرہ مسابقت میں حائل ہو رہے ہیں یادہ اہم معاملات میں قریش کو اور اس سے زیادہ عظیم الحیثیت اور میں صرف بھی ائمیہ کو ترجیح دے رہے ہیں ان کے دلوں میں درد محدودی اور غیرت و غصب کی آگ بھڑکتے تو اس میں کون سا مجوہ ہے۔

بلاشک حضرت عثمانؓ نے حضرت سعیدؓ کو کوفہ کی حکومت سے معزول کر کے ان کی جگہ ولید اور سعید کو ولی مقرر کیا ابو موسیؑ کو بصرہ سے معزول کر کے عبد اللہ بن عامر کو ان کا جانشین مقرر کیا۔ تمام ملک شام متعدد کے امیر معاویہؑ کے پیروکار کے ان کے تسلط کی حتی الامکان تو سیع کی حلالکہ قبل اذیں شام کی صوبوں میں منقسم تھا اور اس کی حجت میں قریش کے ساتھ دوسرے عرب قبائل بھی شرکت تھے۔ اسی طرح حضرت عثمانؓ نے مصر سے عمرو بن العاصؓ کو معزول کر کے ان کی جگہ عبد اللہ بن معاویہ بن ابی سرخ کا تقرر کیا۔ اور یہ سب والی حضرت عثمانؓ کے اقرباء میں سے تھے۔ کوئی ماں کی طرف سے بھائی تھے اور کوئی رضاعی بھائی۔ کوئی ماموں تھے اور کوئی بیوی عبد شمس سے نسبت قریبہ رکھنے کی وجہ سے ان کے ہم نسب تھے۔ یہ سب وہ حلقائی ہیں جن سے جمال الکار نہیں ہے۔ یہ بھی ہم جانتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے جن لوگوں کو مقرر یا معزول کیا تھا این سہا کے ایسا سے نہیں کیا تھا۔ سیدھی سی بات ہے کہ جب بھی شاہوں، قیصروں، دالیوں اور امراء نے امور حکومت میں اپنے اقرار کو ترجیح دی ہے لوگوں نے اسے ہمیشہ پاپند کیا ہے اس اعتبار سے حضرت عثمانؓ کی مسلم رعایا نے عامۃ الناس سے بہت کوئی انوکھی بات نہیں تھی۔ چنانچہ انھوں نے بھی ہر زمانہ کے عالم انسانوں کی طرح بعض معاملات کو ناپاپند کیا اور بعض کو تسلیم کیا۔

**ایک اہم سوال اور اس کا جواب** | آخر میں یہ بتانا بھی ضروری ہے کہ حقیقتاً حضرت عثمانؓ کی جس مخالفانہ روحانی ایجاد کا در

آشنا نہ تھا۔ یہ مخالفت مرکز سے دور کے علاقوں میں ہو سی ہی تھی جس کے متعلق پچھے صفات میں ہم تفصیل لفتوں کو پچھے ہیں اسی طرح یہ مخالفت خود مدینہ میں بھی ہو رہی تھی لیعنی مرکز میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قریب، جسے اب تک ہم نے نہیں بتایا ہے، اب ملک کے اہم صوبوں کی سیر کرنے اور حالات کا جائزہ لے چکے کے بعد آئندہ صفات میں ہم مرکزی حالات کا جائزہ لیں گے۔ بہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے جس کا جواب ہمیں پوری کوشنی سے دینا چاہیئے اور وہ سوال یہ ہے کہ سیاست عثمانی مگر مخالفت مژد عکس مقام سے ہوئی؟ کیا اس کی ابتداد المخالفت مدینہ میں ہوئی یا صوبائی دارالحکومتوں میں؟ بالفاظ دقیق تریلیں کیا جاسکتے ہیں کہ ”آس مخالفت کی ابتداء ہے اجر والصار صحابہ رسول کی طرف سے ہوئی اور وہاں سے دیگر شہروں میں تعمیہ عساکر کی طرف منتقل ہوئی یا عساکر میں شروع ہو کر یہ مخالفت مدینہ شریف تک پہنچی؟

یہ بخوبی عیاں ہے کہ اس سوال کا جواب دینا بڑا خطرہ ہوں لینا ہے۔ کیونکہ اگر اس مخالفت کی ابتداء مدینہ میں بتائی جائے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ سب سے پہلے اصحاب رسول نے سیاست عثمانی کے بعد پہلوؤں پر اظہار ناپسندیدگی کیا۔ اور پھر رسول نے ان کا اتباع کیا پھر اس اتباع میں کسی کاروائیہ مقدم عطا اور کسی کا شدید۔ اور اگر یہ مخالفت صوبائی شہروں میں شروع ہوئی تھی تو اس کے معنی یہ ہیں کہ اس میں میں عساکر نے سبقت کی اور پھر اس میں اور اس کے عواقب میں اصحاب رسول بھی شریک ہو گئے دراں حالیہ ان میں سے بعض اس مشرکت سے نوش تھے اور بعض ناوش۔ ہم اس سوال کے جواب میں درمیانی را اختیار کرنا چاہتے ہیں۔ بہار اخیال ہے کہ اس مخالفت کی ابتداء صرف مدینہ ہی میں ہوئی بلکہ مدینہ کے ساتھ ساتھ باقی ملکت میں بھی ہوئی ہیں ممکن ہے کہ اس کی طرح مدینہ ہی میں پھری ہوادار پھر بہاں سے اطراف سلطنت کی ان سرحدوں تک پہنچ گئی ہو جہاں مسلمان دشمنوں کے خلاف صفت آمدت۔ اگر یہ بات صحیح ہے۔ اور اس کے عذر ہوئے کی کوئی وجہ بھی نہیں۔ تو یہ اس امر کی دلیل ہے کہ یہ مخالفت قلع نظر اس سے کہ اس کی ابتداء مدینہ میں ہوئی یا مفتوحہ علاقوں میں یا ایک طبی اور لازمی شکل تھی جو اکثرًا تو اس در کی اجتماعی زندگی کے حالات اور ثانیاً سیاسی زندگی کے حالات سے پیدا ہوئی تھی، اور سب سے آخر میں وہ نئے نئے پیدا ہونے والے تسلی حالات اور ایک ترقی پذیر تبدل کے طبی تقلیفے تھے جن کو اپنا نے اور جن کا حل تلاش کرنے کے لئے مسلمان مجبور تھے کہ وہ اخیں دینی حقائق و اصول سے ہم آہنگ کریں، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ یا کسی دوسرے کی طلاقت ذمیت کر وہ زندگی کے طبی تسلی خلوں سے مقابلہ کر سکتے یا ان حالات کو دہا دیتے۔ یہ ناممکن تھا کہ اس قد عظیم الشان اقتدار جو مسلمانوں کو حاصل تھا وہ حاصل ہو جائے اور اس میں کوئی حکومت اور اس کی مخالفت طاقت پیدا نہ ہوادار پھر اس

منافت طاقت اور حکومت میں مکارا نہ ہو۔ یہ ناگزیر امر آخر اس تصادم کی صورت میں رونما ہوا جس میں مہتا ہو کر مسلمان بھی اسی راہ پر گامزن ہو گئے جس پیمان سے قبل اور بعد کی قومیں گامزن رہیں کیونکہ اس وقت تک سیاسی اور اجتماعی نظام کی ترقی کا مسئلہ مکمل نہیں ہوا تھا۔ اور وہ تاحال بھی ترشیح کیسی ہے — لہذا، وہ لوگ جو دور حاضر میں نظام سیاسی د اجتماعی کی کشمکش کا تماشہ دیکھ رہے ہیں انھیں یہ زیب نہیں دیتا کہ پہلی صدی ہجری یعنی سالوں صدی عیسوی کی اس کشمکش کو پر نظر حیرت دیکھیں جو عہدہ عثمانؓ میں نظام سیاسی د اجتماعی کے مسائل کی وجہ سے برپا تھی۔ اسلامی مفتوحہ علاقوں کی اس طویل سیاست کے بعد اب ہم مرکز یعنی مدینہ مشریعہ والپس آتے ہیں اور کچھ عرصہ بیان حضرت عثمانؓ اور ان کے ساتھیوں کے درمیان تباہ کریدیجیتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کا طریقہ عمل اپنے رفقاء کے ساتھ کیا ہے، اور ان لوگوں کی حضرت عثمانؓ کے مغلن کیا رائے ہے۔



## چودھوال باب

# حضرت عثمانؑ کے ساتھ مکر میں

**حضرت عبدالرحمن بن حوشج** سب سے پہلے ہم حضرت عثمانؑ اور ان پانچ حضرات کے بانی روایات معلوم کرتے ہیں جنہوں نے ان کو خلیفہ منتخب کر کے سب سے پہلے ان کی بیعت کی تھی اور جو حضرت عمرؓ کی ہدایت کے مطابق شدید میں حضرت عثمانؑ کے شریک کا رکھتے ہیں سب کے سب اولین اسلام لانے والوں یعنی اسالیقون الاقلوں میں شمار ہوتے تھے۔ ان سب نے راہ خدا میں مردانہ دار تکالیف کا سامنا کیا اور اڑائیوں میں کارپائے تماں الجام دیئے تھے۔ رسولؐ خدا ان سب سے تادم آخیں راضی رہے۔ یہ سب حضرت عشرون بشر و میں سے تھے جن کے جنتی ہوئے کی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے شہادت دی تھی۔ پھر قریش سے رشته داری، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے قرابت، لوگوں میں ان کے مدارج و مراتب اور دشیادی حالات کے اعتبار سے ان کے درجات مختلف ہیں۔ حضرت عمرؓ، عوام الناس، اور عثمان پاچوں کی رائے کے مطابق حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ کو ان افراد میں اولیت حاصل تھی۔ بنی اکرم صلی اللہ علیہ کی والدہ مکرمہ کی جانب سے حضرت عبدالرحمنؓ حسن صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی رشته دار تھے۔ کیونکہ حضرت آمنہ بنت وہبؓ کی طرح یہ بھی بنی تیمرہ سے تھے۔ جاہلیت میں ان کا نام عبد عمر و یا عبد اللکعبہ تھا۔ آنحضرتؓ نے ان کا نام عبد الرحمن رکھا تھا۔ یہہ جاہلیت میں وہ بڑے ماہر اور خوش حال تاجر تھے۔ اسلام لانے کے بعد بھی ان کی تجارت کا یہی عالم رہا۔ وہ دولت پیدا کرنے کے بہتر طریقے جانتے اور مال کے اچھے منتظم تھے۔ مال کو نفع کے کاموں میں لگانے اور اسے امور خیر میں صرف کرنے کے بھی ماہر تھے۔ جب وہ تجارت کی کے مدینہ شریعت میں پہنچے تو سعد بن ربیع الفزاریؓ کے یہاں اُترے حضرت سعدؓ نے ان سے کہا۔ ”میں اپنی مدینہ میں سب سے مالدار ہوں۔ میرے مال کا نصف حصہ آپ اختیاب کر لیں، میری دو بیویاں ہیں آپ انھیں دیکھ لیں جو آپ کو پسند ہوگی میں اسے آپ کے

لئے طلاق دے دوں گا۔ حضرت عبد الرحمن فیض نے جواب دیا۔ ”خدا آپ کو بہت دے۔ مجھے تو آپ سچ اپنے شہر کی منڈی بتا دیجئے گا اور میں“۔ صبح کو حضرت عبد الرحمن فیض بازار گئے۔ خرید و فروخت کر کے کچھ گدالیا۔ اور مکھن پنیر لئے سر شام رہ گئے۔ مدینہ میں کچھ مدت قیام کر چکنے کے بعد ایک نعد زعفرانی بیاس زیب تن کئے رسول نبی کی خدمت میں حاضر ہو گئے۔ آپ نے اس پورشن کا سبب پوچھا۔ عزم کیا“ میں نے شدی کر لی ہے۔ آپ نے فرمایا، میر کیا دیا ہے۔ عزم کیا کچھور کی گھنی کے ہموزن سونا۔ اس پر آپ نے فرمایا ”تو پھر دلیم کیجئے خواہ وہ ایک بچہ ہی کا کیمل شہرو“۔ حضرت عبد الرحمن فیض کہا کرتے تھے: ”میں اپنے اسے میں یہ جانتا ہوں کہ اگر مٹی کو باختہ لگاتا ہوں تو سختاں جاتی ہے۔“ مطلب یہ کہ وہ حصلہ نہ کی کوشش میں بڑے صاحب توفیق تھے اور اس کی جستجو میں بڑے صاحب نظر واقع ہوئے تھے۔ مدینہ میں ابھی تھوڑا ہری عرصہ گزارنا تھا کہ ان کا شمار اغنسیاں میں ہوتے لگا۔ ان کے باسے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ قول ہم پلے نقل کر چکے ہیں۔

إِنَّكَ غَيْبٌٰ وَمَا أَرَاكَ ثَدْخَلُ الْجَنَّةِ إِلَّا مَرَحْفَةٌ فَأَقْرَبْتَ مِنَ اللَّهِ فَرَضَّا حَسَنَةً يُظْلِقُ  
لَكَ قَدْ مَثِيلَكَ

”تم غنی ہو۔ میں دیکھ دیا ہوں کہ تم جنت میں بڑے بھیں قدموں کے ساتھ داخل ہو رہے ہو۔ خدا کی نام میں بطریق اسی خپل گرد تاکہ تمہارے قدم سبک ہو جائیں۔“

اسی طرح ہم وہ حدیث بھی جو حضرت عائشہؓ کے ہے میں بیان کی جاتی ہے تب ازیں نقل کر چکے ہیں۔ کہ کس طرح انہیں (حضرت عائشہؓ کو) یہ اطلاع دی گئی کہ حضرت عبد الرحمنؓ کا تجارتی قالہ آپنا تھا جو انھوں نے سارے کاساماں ساز و سامان صدقہ میں دے ڈالا۔ ہم یہ بھی قبیل ازیں بتا چکے ہیں کہ عبد الرحمنؓ نے بیش بہادر کے چھوٹا ناتھا۔ جسیں میں ایک سڑا اونٹ۔ تین ہزار بھیڑیں بکھیاں۔ ایک سو گھوڑے اور اتنی زمین بھی شامل تھی۔ جسے میں اونٹ سیراپ کرتے تھے ان کی چار بیویوں میں سے ہر ایک بیوی کا حصہ جو ترک کے میں (نہ) کا چند تھانی تھا اسی سڑا اور لاکھ کے دریان بنا تھا۔ ان تفاصیل سے اگر کسی چیز کی محاسی بھتی ہے تو وہ یہی ہے کہ ان کے پاس بے شمار دولت تھی جو مسلسل خیرات و صدقات حفظ و سلی اللہ علیہ وسلم کی اردا و ای مطہراتؓ کی خدمت اپنے خاندان بھی زبرہ کے اکڑا و کے ساتھ سلوک، نیز عامتہ امیں کی دیکھ بھال کے باوجود کم شہوتی تھی بلکہ بڑھتی ہی رہتی تھی۔

سلہ ان قسم کی بولیاں ہیں وضی نظر آتی ہیں۔  
۔۔۔ یہ قرآن کے معاشری نظام قائم ہونے سے پہلے کی بات ہو سکتی ہے۔

بای ہمہ حضرت عبدالرحمٰنؓ دولت کے معاملہ میں انتہا پسند نہ تھے۔ وہ دولت کی افرارُ اُش کا اہتمام دانظام کرتے اس کی نگرانی اور پول پورا خیال رکھتے تھے لیکن سب کچھ بطریق حسن ہوتا تھا۔ ابن سعد نے حضرت عمرؓ کے حالات زندگی میں بالاسناد بیان کیا ہے کہ حضرت عمرؓ کو کچھ رقم کی ضرورت پڑی۔ چنانچہ انھوں نے حضرت عبدالرحمٰنؓ کے پاس آدمی بھیجا کر وہ انھیں یہ رقم قرض دے دی۔ لیکن حضرت عبدالرحمٰنؓ نے قاصد سے کہا، ”ان سے کہو کہ بیت المال سے قرض لے لیں۔“ اس کے بعد جب حضرت عمرؓ کی ان سے ملاقات ہوئی تو حضرت عمرؓ نے اس ستم طریقی پر ملامت کی اور کہا، ”یہ نے چاہا تھا کہ بیت المال سے قرض لے لوں۔ بھر ٹیال آیا کہ اگر میں بیت المال کا قرض ادا کئے بقیر مرگیا تو آپ لوگ کہیں گے کہ اس قرض کو عمر اور آں عمر کی خاطر معاف کر دیا جائے؟“

خدالے زندگی کی ہن نعمتوں کو مسلمانوں کے لئے مباح کیا تھا حضرت عبدالرحمٰنؓ ان سے پوری طرح مستحب ہوتے تھے۔ دین کا حق بھی بطریق حسن ادا کرتے تھے مگر آخرہ قریشی تھے اور زندگی اسی انداد سے ابرکرتے تھے جو قریشیں کو پسند نہ تھا۔ وہ زندہ پر کارہندہ تھے۔ تھنک زندگی کے تائل تھے۔ ایک بار انھیں خارش کی شکایت ہوئی تو انھوں نے بھی اکرمؐ سے رشیمی بپس پہنچ کی اجازت چاہی۔ آپؐ نے اجازت عطا فرمادی۔ ان کے بعد حضرت عبدالرحمٰنؓ نے چاہا اکر رشیم کو اپنے لڑکوں کے لئے مباح کر دیں۔ لیکن حضرت عمرؓ نے انھیں اس سے روک دیا۔ اور جیسا کہ ہم پہلے بیان چکے ہیں حضرت عمرؓ نے وہ رشیمی ملبوس چھاڑ دالا تھا جو حضرت عبدالرحمٰنؓ نے اپنے ایک لڑکے کو پہنچا کر تھا۔ حضرت عبدالرحمٰنؓ اپنے دوسرے معاصرین کی طرح کمیش الازواج اور کثیر الادلاد تھے۔ ابن سعد نے دس سے اور پہ ان کی جیولیوں کے نام لگائے ہیں، جو لوڈیوں کے علاوہ ہیں، جن میں سے ہر ایک سے لڑکے اور لڑکیاں ہوئیں۔ جب حضرت عبدالرحمٰنؓ فوت ہرئے تو اس وقت المقبول بضلع چکار اور بقول بعض تین بیویاں بقیدِ حیات تھیں حضرت عبدالرحمٰنؓ نے یہ تمام شاید ایک قبیلہ یا دو تین قبیلوں میں تھیں بلکہ انھوں نے بہت سے قبائل کے ساتھ درستہ قائم کیا تھا۔ مثلاً انھوں نے قبائل یمن اور قبائل رہیم میں سے کٹی قبیلوں میں شادیاں کی تھیں، یہی باعث ہے کہ ان کے بیٹوں بیٹیوں میں سے بعض اپنا نہیں کیا تھا۔ قبیلہ میں تھاتے تھے اور بعض القبار میں، بعض اپنا نہیں کیا تھا۔ ان قبائل میں میں شمار کرتے تھے جو میں میں مقیم تھے اور بعض ان قبائل میں بتاتے تھے جو شام و عراق میں مقیم تھے۔ اسی طرح بعض مضر کی شاخ تھیم کی طرف اشاد کرتے تھے اور بعض ربیع کی شاخ بکار تقلب کی جانب۔

بعقول ابن سعد اگر ان جملہ عورتوں کے انساب پر ذرا بھی نگاہ ڈالیں جس سے حضرت عبدالرحمٰنؓ نے شادیاں کی تھیں تو یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ جاتی ہے کہ حضرت عبدالرحمٰنؓ نے ان قبائل سے رشتہ قائم کئے تھے جو سب سے قوی اور

صاحبِ دہبہ تھے۔ اس اعتیار سے اگر حضرت عمرؓ کے بعد ہی اولو الامر ہو جاتے تو وہ اپنے گرد سب عصیتیوں کو جمع کر کے ان میں ہایم اعلیٰ قسم کی یک جہتی پیش کر سکتے تھے۔ اور ممکن تھا کہ وہ ان میں سے ان قبائل کو ایک دوسرے سے خدیک کر دیتے۔ جن کے مابین شدید دردی حائل تھی۔ نیز اگر وہ خلیفہ ہو جاتے تو امویل عاملہ کا بھی اسی طرح بندوبست کرتے جس طرح اپنے ذاتی اموال کا رتے تھے۔ یہ بھی هرودی تھا کہ وہ اسے ہنایت ہوش تدبیری سے کام میں لاتے۔ اس کی افادۃ کا اہتمام کرتے اور حقدار کے سوا اس میں سے کسی کو کچھ نہ دیتے۔ حضرت عمرؓ نے اپنیں رکن شوریٰ مقرر کیا تھا۔ اور یہ کہہ کر انھیں دوسرے ارکان سے ممتاز کر دیا تھا کہ اگر تین ایک طرف ہوں تو اور تین دوسری طرف تو پھر جس فریق میں حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ ہوں اس کی لائے قبول کریں گے۔ ماداً آزاد کی صورت میں حضرت عبد الرحمنؓ کی رائے کو فائق قرار دے کر گویا حضرت عمرؓ نے انھیں مجلس شوریٰ میں صدر کی سی جیشیت دے دی تھی۔ مصحاب کو یہ میں کہی بزرگ انھیں خلافت کے لئے امیدوار بنانا چاہتے تھے کیونکہ ان کی لائے میں حضرت عبد الرحمنؓ کے خلیفہ بن جانے سے بہت سی خرابیوں سے نجات اور افراط کی اس خلیج کے پیٹے رہنے کی امید تھی جس کا انھیں حضرات علی یا عثمان رضی اللہ عنہما کے خلیفہ ہو جانے پر ظہور میں آتا متوقع نظر آتا تھا۔ بلکہ ایسا ظاہر ہوتا ہے کہ خود ارکین شوریٰ میں بھی ایسے لوگ تھے جنہیں ان کے خلیفہ ہو جانے پر کوئی اعتراض نہ تھا۔ اگر حضرت علیؓ کو ان کے اور حضرت عثمانؓ کے انتخاب میں اختیار دریافت کا ترودہ بنی امیہ کے تعلق کی وجہ سے حضرت عثمانؓ پر حضرت عبد الرحمنؓ کو ترجیح دیتے، اسی طرح اگر حضرت عثمانؓ کو اختیار دیا جاتا تو وہ بھی انھیں حضرت علیؓ پر ترجیح دیتے۔ کیونکہ حضرت علیؓ کا تعلق بنی ہاشم سے تھا۔

حضرت عبد الرحمنؓ اور حضرت عثمانؓ کے مابین نسبتی تعلق تھا۔ کیونکہ حضرت عبد الرحمنؓ ام کلثوم کے خاوند تھے جو عقبہ بن ابی معیط کی بیٹی اور ولید بن عقبہ کی بہن تھی۔ پھر حضرت عبد الرحمنؓ اور قبیلہ عبد شمس کے مابین بھی نسبتی تعلق تھا۔ کیونکہ وہ عقبہ بن ربعہ بن عبد شمس کے داماد تھے۔ اس اعتیار سے امیر معادیہ کی خالہ ان کے گھر میں تھیں۔ علاوہ ازیں شیبہ بن ربعہ بن عبد شمس کے بھی داماد تھے۔ اسی طرح انھوں نے انھیں بھی شادی کر لیکی تھی۔ ان کی مار بھی امیر سے تھیں۔ وہ خود بنی زبرہ سے تھے۔ لہذا، حضرت عبد الرحمنؓ اس قابل تھے کہ قریش و انصار کی عصیتیوں کو متحد کر کے انھیں دوسرے قبائل کی عصیتیوں کے ہمراہ جن میں انھوں نے شادیاں کر رکھی تھیں ایک نقطہ پر جمع کر دیتے۔ لیکن انھوں نے اپنے آپ کو خلافت کا امیدوار نہ بنا لیا۔ اور ان لوگوں کی ایک دستی جو انھیں خلیفہ بنانے پر مصروف تھے۔ انھوں نے تیزی سے اپنے آپ کو اس بحث سے خارج کر لیا اور دونوں خلافت گرد ہوں کے درمیان تالثین۔ جہاں پسند کیا، اور جب حضرت علیؓ نے ان سے قسم لے لی کہ وہ کسی کی نسبت یا قابضت و تعلق کا لحاظ نہ کریں گے تو پھر سب امیدواروں نے انھیں

ثالث مان لیا تھا۔ انھوں نے خوشی سے یہ قسم کھالی اور عقدہ خلافت کو واکنے کے لئے وہ طریقہ کار اختیار کیا جس کا ذکر ہم سابقہ اور ان میں کرچے ہیں۔ حضرت عبدالرحمنؓ کہا کرتے تھے کہ اس ذمہ داری کو قبول کرنے کے مقابلہ میں یہ زیادہ عربی ہے کہ کوئی برصغیری میری گردن سے پار کر دی جائے۔

بہر حال وہ اپنے آپ کو حکومت اور اس کے ساتھ والبستہ شکوہ و شبہات سے الگ کر کے حکومت کی ذمہ داریوں سے دست کش ہو گئے۔ اور اس کے مقابلے میں انھوں نے ایک عام آدمی کی طرح زندگی گزارنے کو ترجیح دی جو فارغ الیالی کے ساتھ دین و دنیا کے فرائض انجام دیتا رہے، تاکہ ان کی دُنیا ان کے دین کا وسیلہ بنتے۔ تاہم چونکہ حضرت عبدالرحمنؓ نے خلافت عثمانؓ کے حق میں فیصلہ صادر کیا تھا۔ انہی نے ارکین شوریٰ اور عامتہ الناس سے ان کی سیاست کو اپنی تھی۔ لہذا قدرتی طور پر حضرت عبدالرحمنؓ کا فرض عطاکہ وہ نہایت قریب سے حضرت عثمانؓ کے اعمال کا جائزہ لیتے رہتے۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت کے ابتدائی ایام میں حضرت عبدالرحمنؓ ان کے خلاف تھتھے۔ بلکہ وہ ان کی تائید و تجلی کیا کرتے تھے۔ یہاں تک کہ لوگوں نے ان کے خلاف اعتراضات شروع کر دیئے۔ حضرت عبدالرحمنؓ ان کے اعتراضات کو سنتے اور حضرت عثمانؓ کی مزید سختی سے بخواہی کرنے لگے۔ آخر ایک روز لوگوں نے دیکھا وہ دین و سیاست سہرو و معاملوں میں حضرت عثمانؓ کے مخالفت ہو گئے ہیں۔ چھروہ دن بھی لوگوں نے دیکھا کہ حضرت عبدالرحمنؓ نے صرف مخالفت ہی پریس نہ کی بلکہ حضرت عثمانؓ سے قطع تعلق بھی کر لیا۔ نہ ان سے ملاقات کا سلسلہ باقی رکھا تھا تھات چیت کا، بعض را دیلوں نے مخالفت سے کہم لیتے ہوئے یہ خیال کیا ہے کہ حضرت عبدالرحمنؓ حضرت عثمانؓ کو خلیفہ بنانے پر اظہار نہادت کیا کرتے تھے، نیز انھوں نے ایک روز حضرت علیؓ سے کہا: اگر منظور ہے تو آپ اپنی تواریخ میں اور میں اپنی اور آپنے ہم حضرت عثمانؓ کے خلاف جھاد کریں؟ اس راوی نے یہ بھی کہا ہے کہ حضرت عبدالرحمنؓ نے اپنی موت سے ذرا پہلے حاضرین سے کہا حضرت عثمانؓ کو اتنی مہلت نہ دو کہ وہ تم پر اور اپنے آپ پر ستم ڈھا سکیں۔ لیکن یہ روایات تکلف و تضییغ سے خالی نہیں ہو سکتیں۔ بہر حال اس میں کسی شک دشیک کوئی گھائش نہیں کہ حضرت عبدالرحمنؓ نے اس وقت بھی حضرت عثمانؓ کی مخالفت کی تھی جب انھوں نے اپنے قراۃ داروں کو دولت عطا کی تھی۔



## پندر حوال باب

# حضرت سعد بن ابی و قاص

حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کی طرح حضرت سعد بن ابی و قاصؓ بھی بنی نصرہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ایک روز بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سعدؓ کو آتے دیکھا تو فرمایا ”یہ میرے مامیں ہیں“ یہ سہم پہلے بیان کر کے ہیں کہ حضرت سعدؓ ان شخصوں میں سے تھے جو سب سے پہلے اسلام لائے۔ وہ کہا کرتے تھے کہ اسلام لانے والوں میں میرا نیز نبیر ہے۔ وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ میں اس وقت اسلام لایا جبکہ خدا نے تعالیٰ کی طرف سے نماز بھی فرم نہ ہوئی تھی۔ اپنے دوسرے ساتھیوں کی طرح انہوں نے بھی راہ نہاد میں مردانہ و اسختیاں جھیلیں، راہ نہاد میں سب سے پہلا تیر آپؓ ہی نے چلایا۔ جنگِ احمد میں وہ جو ہر دکھائے کہ آنحضرتؓ نے فرمایا ”اس سعدا تم پر میرے مال باب قربان ہوں“ حضرت سعدؓ اپنے بھائی عمر بن ابی و قاصؓ کا قصہ سنایا کرتے تھے جو کم سنی ہی میں مدینہ مہرتوں کرائے تھے۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جنگِ بدر میں شریک ہوئے والے مجاہدین کا معاشرہ فرمائی ہے تھے تو حضرت سعدؓ نے دیکھا کہ ان کے بھائی عمر بن حیثونؓ کی آڑ میں چھپنے کی کوشش کر رہے ہیں، حضرت سعدؓ نے اس کا سبب پوچھا تو حضرت عمرؓ نے جواب دیا کہ مجھے ڈر ہے کہ رسول خدا مجھے چھوٹا خالی فریاکر والیں نہ کر دیں۔ میں شریک ہوں جنگ ہونا چاہتا ہوں شاند مجھے شہادت تعیب ہو جائے۔ رسول خدا نے حضرت عمرؓ کو دیکھا ایسا اور ان کی کم سنی کی وجہ سے انھیں والیں کر دیا۔ حضرت عمرؓ نے رونا شریع کر دیا تو آپؓ نے انھیں جنگ میں شریک ہونے کی اجازت دے دی۔ حضرت عمرؓ نے چھڑتے تھے کہ ان کی تلوار کا پتہ تلا حضرت سعدؓ باندھا کرتے تھے۔ حضرت عمرؓ کو شہادت کی تباہ تھی۔ خدا نے وہ تمنا پوری کر دی۔ چنانچہ شہداء میں بدھ میں ایک وہ بھی تھے۔

رسولؐ خدا کے دربار میں حضرت سعدؓ کو بڑی بہتری حاصل تھی، جب فتح مکہ کے بعد حضرت سعدؓ دہاں بیمار پڑا۔

گئے تو آپ نے ان کی عیادت فرمائی اور خدا سے ان کی شفائی کے لئے دعا مانگی تاکہ انھیں اس سر زمین میں موت نہ آئے جہاں سے وہ ہجرت کرے چکے تھے۔ آپ نے حضرت سعدؓ کی اسی بیماری کے دروازے میں وہ وصیت والی حدیث فرمائی تھی عین کی بعد سے کوئی آدمی اپنے مال کے تباہی حضرت سے زیادہ وصیت کرنے کا مجاز نہیں ہے۔ آپ حضرت سعدؓ کو بیماری کی وجہ سے مکر چھوڑ کر مدینہ تشریف لے گئے۔ مگر جاتے ہوئے ایک صحابی کو ان کی دلکشی بھال کے لئے مقرر کر کے اسے ہبایت فرمائی۔ اگر میرے بعد سعدؓ فوت ہو جائیں تو انھیں دہان دفن کیا جائے۔ آپ کا اشارہ مدینہ کے ناسیتے میں ایک مقام کی طرف تھا۔ پھر حضرت سعدؓ کو مخاطب کر کے کہا گیا تھا کہ خدا سے امید ہے کہ وہ تمھارے کو تھیں محنت کے لئے تمہارے ہاتھوں سے ایک قدم کو نفع پہنچائے گا اور دوسرا کون قیصلہ پہنچائے گا۔ کہا جاتا ہے کہ آنحضرتؓ نے خدا سے یہ انتہا کی تھی کہ حضرت سعدؓ خود دعا مانگیں وہ قبول فرمانا۔ بعد اسے تعالیٰ نے آنحضرتؓ کی دعائیبول فرمائی۔ حضرت سعدؓ اس مرض سے شفایا بہو گئے اور وہ اس وقت تک زندہ رہے کہ ان کے ہاتھوں خدا نے ایک قدم کو سخت مزراہی اور دوسرا کو فائدہ پہنچایا۔ یہی جنگ قادسیہ کے ہیرو میں ہاتھوں لے کر سرنی کے عساکر کو شکست فاصلہ دی تھی۔

حضرت علیؓ نے جن چھا صحابتؓ کو باہمی مشورہ سے مسئلہ خلافت کے لئے مقرر کیا امتحان میں ایک حضرت سعدؓ بھی تھے۔ کویا حضرت سعدؓ خود بھی خلافت کے امیدوار تھے لیکن حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ نے اپنی طرح انھیں بھی اسی مطابق سے دستبردار کر لیا۔

حضرت سعدؓ کی بہت سی بیویاں تھیں لیکن وہ سب عرب کے مختلف قبائل کی تھیں۔ خاندان قریشؓ میں انھوں نے ایک بھی شادی کی تھی جو ان کی طرح قبیلہ زہرہ سے تھی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ لوگ ان کے نسب کو مشکوک سمجھتے تھے اور اس سلسلہ میں انھیں ستائے رہتے تھے۔ آخر ایک روز پریشان ہو کر حضرتؓ علیؓ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اور دریافت کیا۔ یہ رسول اللہؓ امیں کون ہے؟ آپ نے فرمایا۔ قم سعد بن مالک بن وہب بن عبد مناف بن زہرہ ہو جو اس کے سوا کچھ کہے اس پر خدا کی پھیکا۔ میزبانیاں ہے کہ اسی وجہ سے حضرت سعدؓ نے قریشؓ میں کم شادیاں کی تھیں۔ بعض راویوں کا خیال ہے کہ محبریں مشورہ میں کے دروازے حضرت سعدؓ حضرت علیؓ کو خلیفہ بنانے کے حامی تھے، اور اس صحن میں انھوں نے حضرت عبدالرحمنؓ سے تبادلہ خیال بھی کیا تھا، اس بات کے غلط یا صحیح ہونے کے امکانات ہیں۔ حضرت عمرؓ نے اپنے بعد شفیب ہونے والے خلیفہ کے لئے یہ وصیت فرمائی تھی کہ اگر حضرت سعدؓ خلیفہ بن سکیں تو انھیں کسی علاوہ کا دالی

مقرر کر دیا جائے کیونکہ انہوں نے (عمر بن شے) حضرت سعیدؓ کو کسی خیانت کی وجہ سے معزول نہیں کیا تھا حضرت عثمانؓ نے اس وصیت کو عملی جامہ پہنایا اور حضرت سعیدؓ کو سال ۱۰۷ میں کوہ کاوالی مقرر کئے رکھا۔ پھر انہیں معزول کر کے ان کی جگہ ولید کو متعین کیا۔ ہم کچھ مصروفات میں کہیں اس واقعہ پر اپنی رائے کا اظہار کر سکتے ہیں جو حضرت سعیدؓ کی معزولی کا سبب بیان کیا جاتا ہے۔ اپنے کچھ بیان میں یہم صرف اتنا اضافہ اور کہنا جاتتے ہیں کہ حضرت سعیدؓ کے بہت المال سے قرض لینے کی وجہ سے ان کے اور حضرت مسعودؓ کے مابین جو جھگڑا پیدا ہوا تھا اس کے متعلق یہ بھی روایت ہے کہ درحقیقت یہ جھگڑا ولید بن عقبہ اور عبداللہ بن مسعودؓ کے مابین واقع ہوا تھا اگر ان اغلب یہ ہے کہ جن لوگوں نے اس قصہ کو حضرت سعیدؓ کی طرف منسوب کیا ہے انہوں نے سہوایا اعمد اولید اور سعید کو باہم خلط ملط کر دیا ہے۔ کچھ بھی ہو ہر حال حضرت سعیدؓ نے حضرت عثمانؓ کے ہاتھ پر جو بیعت کی تھی انہوں نے اسے وفاداری کے ساتھ آخر دم تک بھالیا، اپنی معزولی پر وہ غصہ ہوئے ہوں یا نہ ہوئے ہوں بہر کریں انہوں نے سخت مخالفت کا اظہار نہیں کیا بلکہ ان کی مخالفت اسی حد تک تھی جب تک زمی خیر خاہی اور اسرار بالمعروف کا تعلق ہے جب یہ مخالفت شدت اختیار کر کے بغاوت کے تریب پہنچنے لگی تو حضرت سعیدؓ نے علیحدگی اور غیر عابد اور اخیار کر لی۔ لہذا وہ نہ اس شورش میں شریک ہوئے اور نہ اس کے عواقب میں۔ ان سے جب بھی یہ سمجھت کی گئی کہ وہ کیوں شریک جنگ نہیں ہوتے تو وہ یہی جواب دیکرتے کہ میں تو صرف اسی وقت شریک جنگ ہو سکوں گا۔ جب تم مجھے کوئی ایسی تواریخ دو جو بولتی ہو اور بتائی جسے کہہ دومن ہے اور یہ کافر ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت سعیدؓ اس الحجہ ہیں بھی مبتلا تھے کہ اگر وہ حضرت عثمانؓ کے حق میں نفرت و بیماری کا اظہار کریں گے تو لوگ ان پر اذن نکالیں گے کہ ان کی مخالفت دوپر وہ حضرت عثمانؓ کے خلاف اتفاقی کارروائی ہے جنہوں نے انہیں کوفی گورنری سے بر طرف کر دیا تھا، خواہ کچھ بھی ہو حقیقت یہ ہے کہ حضرت سعیدؓ اپنے اسی طرزِ عمل پر کاربندر ہے جس پر وہ عہد نبویؓ میں کاربندر تھے۔ جب تک انہوں نے جہاد کی روح دیکھی وہ عہد نبویؓ میں اور عہد عمرؓ میں صردن چہاد رہے۔ لیکن جب ان کی نگاہوں میں معاملہ شکوک ہو گیا تو انہوں نے کارہ کشی اختیار کر لی اور لوگوں کو ان کے حال پر چھوڑ دیا، شدہ یا ۱۵۷ھ میں جب انہوں نے وفات پائی تو اہمیت المؤمنین نے درخواست کی کہ ان کا جنازہ ہملاستے پاس سے گزار کر لے جایا جائے۔ چنانچہ ان کا جنازہ مسجد نبویؓ میں لے جایا گیا اور ازداج رحل ہے ان کی نماز جنازہ پڑھی۔ حضرت سعیدؓ نے اپنے بعد کوئی بڑی دولت نہیں پھوڑی، انہوں نے دو اور تین لاکھ کے درمیان سرمایہ چھوڑا جان کے دوسرا ساتھیوں کی نہت سے کوئی جیشیت نہیں رکھتا جس کی کچھ تفصیل آپ معلوم کر سکتے ہیں اور کچھ آپ آئندہ صفحات میں معلوم کر لیں گے۔

## سولھواں ہاپ

# حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ

حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ بی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی رشید دار تھے وہ آپ کی پھوپھی صفتی بہت عبید المطلب کے صاحبزادے تھے اسی طرح اتم المؤمنین حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہما سے بھی ان کی قریبی رشید داری تھی حضرت زبیر کا شجرہ نسب یہ ہے زبیر بن عاصم بن خلید بن اسد بن عبد العزیز بن قصی۔ (خلید حضرت خدیجہ کے والد تھے) یعنی حضرت خدیجہ ان کی بھوپھی تھیں اور وہ حضور کے پھوپھی زاد بھائی تھے، اور حضرت فاطمہ ان کی بھوپھی زاد بھین تھیں۔ حضرت زبیر کی حضرت الہبکر تھے بھی قریبی رشید داری تھی وہ حضرت الہبکر کے داماد تھے کیونکہ ان کی صاحبزادی حضرت اسماء ذات المظاہرینؓ ان کے عقد میں تھیں۔ اس طرح رسول خدا سے ان کی قربت اور بھی بڑھ گئی تھی یعنی وہ ان کے ہم زلفت بھی تھے۔ کیونکہ اتم المؤمنین حضرت عالیہ اور حضرت اسماء ذات المظاہرین تھیں۔ اس لحاظ سے گویا حضرت زبیرؓ آں سبیت بنی میں شمار کئے جاسکتے ہیں۔ یہ بات عجیب سی معلوم ہوتی ہے کہ ایک رذ جب حضرت عثمانؓ اور حضرت زبیرؓ میں باہم محبکارا ہوا اور حضرت زبیرؓ نے کہا میں صفتی کا بیٹا ہوں تو حضرت عثمانؓ نے جواب دیا۔ اسی نے تو تھیں سایہ سے قریب کر دیا اور نہ تم دھوپ میں پڑے ہوئے۔ اس میں کوئی نشک نہیں کر صفتی نے اخھیں سایہ سے قریب کر دیا تھا لیکن اگر وہ نہ ہوتیں تب بھی حضرت زبیرؓ دھوپ میں پڑے۔ حضرت زبیرؓ بھی ہی سے قوت و شجاعت جنگ آرمائی و بیش قدمی میں مشہور تھے۔ وہ پہلے پہل اسلام لانے والوں میں سے تھے، جنگ پدر کے صرف دگھڑ سواروں میں سے ایک دھ تھے۔ پدر کے بعد بھی حضور اکرمؐ کے دو شیدوں ہر سو کم میں شرکیک رہے آنحضرت اخھیں اپنا حواری کہا کرتے تھے۔ چنانچہ تمام مسلمان آپ کو حواریؐ رسولؐ کہنے لگے تھے۔

بھیں نہیں معلوم کہ حضرت زبیرؓ کی دولت مندی کا آغاز کیونکہ ہوا۔ الیت ہم یہ مزدوج تھتے ہیں کہ ان کو نئی تی دو ل

نہیں ملی تھی ابھی آپ صدوم کو چکنیں کر جنگ بدر میں شریک ہونے والے دو گھنٹے حادثوں میں سے ایک حضرت زیرِ عزیز تھے۔ رسول خدا کی وفات کے بعد آپ مدینہ ہی کے ہمراہ کر رہے گئے۔ وہ حضرات ابو بکر رضی اللہ عنہ و عمر رضی اللہ عنہ میں مدینہ بابر ہنگلہ اگر نکلے بھی تو حضرت عزیز کی اہمیت سے یا جو کی خاطر حضرت عزیز نے انھیں بھی مجلس شوریٰ کا رکن مقرر کیا تھا۔ چنانچہ وہ بھی خلافت کے ایڈارے تھے انھیں نے تو حضرت علیؓ کی جانب جھپکا دُخال ہر کیا تھے حضرت عثمانؓ کی طرف۔ پھر انہوں نے بلاد قت تمام اختیار حضرت علیؓ لے جائیں کو سونپ دیا حضرت عثمانؓ خلافت ملنے کے بعد انہیں بہت عزیز رکھتے تھے۔ ان سعدؓ کا بیان ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اپنیں چھ لالکھ درہم عطا کئے تو وہ لوگوں سے مشورہ کرتے رہتے تھے کہ کس چیز میں رقم کانا زیادہ سود مند ہے۔ چنانچہ انہیں بتایا گیا کہ زمین پر ————— (لہذا، انھوں نے عراق کے دونوں صوبوں دکوفہ و بصرہ) اور مصر میں زمین خریدی۔ ان سعدؓ کا بیان ہے کہ حضرت زیرِ عزیز پسند کرتے تھے کہ لوگ ان کے پاس ہاتھیں رکھیں۔ جب بھی کوئی آدمی ان کے پاس کوئی مال بطور امانت جمع کرانا چاہتا تو وہ کہتے یہ مال مجھ پر قرض ہوگا۔ وہ ایک طرف تراویث کے صنائع ہونے کا خوف کھاتے تھے اور دوسری طرف ان رقم کو قرض لے کر انھیں نفع نہیں کا رہتا میں لگا کر ان کا نفع اپنے لئے حلال کر لیتے تھے۔ اس طرح ایک تو ان کی دولت اتنی بڑھ گئی کہ وہ امیری میں حزبِ المشن بن گئے دوسرے ان پر لوگوں کے بڑے بڑے قرضے بھی بار بار گئے جنگِ جل کے موقع پر انھوں نے اپنے فرزند عبد اللہؓ کو وصیت کی کہ وہ ان کے مال سے ان کا تمام قرضہ آتار دیں۔ اور جب قرضہ سے سکد و شہر جا یہن تھباقی میراث کا ایک شہابی اپنے طرکے کے نئے رکھ لیں اور جو کچھ بچے اسے دیجو وارثوں میں تقسیم کر دیں۔ نیز انھیں یہ ہدایت کی کہ اگر کسی قرضہ کی ادائیگی دشوار معلوم ہو تو خدا سے استغاثت کی جائے۔ چنانچہ عہد اللہ بن زیرِ عزیز کو اپنے والدہ نہد گوار کا قرض ادا کرتے وقت جب بھی مشقت کا سامنا ہوتا وہ مولاۓ زیرِ عزیز نے خدا کے تعالیٰ سے طالب اعانت ہوتے۔

بہت سے قرض خواہوں نے چاہا کہ وارثوں کے حق میں قرض سے دستبردار ہو جائیں۔ مگر حضرت عبد اللہ بن نبی فریض کو قبول کر لئے سے انکار کر دیا اور تمام قرض خواہوں کی ساری رقم ادا کر دی۔ یہ رقم بھی پس لا کر درہم تھی عبد اللہ بن نبی فریض چار برس تک موسم جع میں منادی کرتے رہے کہ جس کو حضرت زبیرؓ سے کچھ لینا ہر وہ ہمیں اطلاع دے۔ حضرت زبیرؓ کے وارثوں کو میراث میں سے جو رقم ملی تھی اس کے متعلق لوگوں میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ کم سے کم بتانے والوں کا خیال ہے کہ وارثوں نے سارے ہے تین کروڑ درہم ہاہم تقسیم کئے زیادہ سے زیادہ بتانے والوں کا کہنا ہے کہ یہ رقم سوا پانچ کروڑ درہم تھی میکن احتدال پسندوں کا بیان یہ ہے کہ یہ رقم کوئی چاڑ کروڑ درہم تھی ۔۔۔۔۔ اس میں اچھے اور جیلی کی کوئی بات نہیں۔ کیونکہ حضرت زبیرؓ کی ملکیت میں کئی اقطاع فرطاطیں

تھے کئی اقطاع اسکندریہ میں کٹی لبڑہ میں اور کٹی کوفہ میں پھیلے ہوئے تھے۔ اکیس مکان مدینہ شریف میں تھے۔ علادہ نہیں متعدد ذرائع آمد فی اور دیگر چائے دیں اور ساز و ساز مان سمجھی تھا۔

یہ عیاں ہے کہ ابتداء حضرت زبیرؓ نے حضرت عثمانؓ کی خلافت میں کوئی سختی اختیار نہ کی تھی کیونکہ حضرت عثمانؓ اُس حبگڑی کے باوجود جو ایک زمانہ تک ان دولوں میں رہا تھا حضرت زبیرؓ کے ساتھ توجیہی سلوک کرتے تھے اور انہیں الفاظات عطا کرتے رہتے تھے حضرت عثمانؓ عبد اللہ بن زبیرؓ سے بھی محبت کرتے تھے اور انہیں دوسروں سے زیادہ عزیز رکھتے تھے۔ چنانچہ جب ان کے گھر کا محاصرہ ہوا تو انہوں نے حضرت عبد اللہؓ ہی کو اپنے گھر کی مدافعت پر مأمور کیا۔ نیز اپنادھیت نامہ بھی حضرت عبد اللہؓ کے حوالہ کیا کہ اپنے والد حضرت زبیرؓ کو پہنچا دیں۔ حضرت عثمانؓ نے حضرت زبیرؓ کو کچھ دھیتی بھی کی تھیں۔ یہ تھیک ہے کہ حضرت زبیرؓ نہیں دیگر صحابہؓ کے ساتھ حضرت عثمانؓ کی تنقید و نصیحت میں شرکیے تھے مگر اس مشارکت کے علاوہ اگر انہوں نے حضرت عثمانؓ کے خلاف کوئی سخت کارروائی کی ہے تو وہ ہمارے علم میں نہیں ہے۔



ستر حوالہ باب

# حضرت طلحہ بن عبیر اللہ صدیق رضی اللہ عنہ

حضرت طلحہ بن عبیر اللہ صدیق رضی اللہ عنہ کا تعلق قبیلہ بنی تمیم کی اس ثانی سے تھا جس میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ تھا۔ وہ تجارت کرتے تھے یہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے واسطوں میں سے تھے اور ان دونوں اصحاب نے جس سال اسلام قبول کیا۔ اسی سال بغرض تجارت اکٹھے خالیہ کی طرف گئے جس نے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ اپنے وہ سرے ساتھیوں کی طرح اس بیرون الائلین میں سے تھے۔ اسلام لانے کے بعد ان کی تجدیدی سرگرمیاں جاری رہیں، وہ تجارت کے سلسلے میں شام جاتے رہتے تھے۔ جب دھولی خدا صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی نیت میں مدینہ پہنچت کر کے جا رہے تھے تو حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ شام سے والپی میں نہیں راستے میں ملے جس کے بعد طلحہ نے دونوں کی خدمت میں تھے پیش کئے اور انہیں اطلاع دی کہ مدینہ کے سامان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آؤ دی کہ بے چینی سے انتظار کر رہے ہیں، اس پر آپ نے مدینہ والوں کے زمینت انتظار کو کم کرنے کے لئے اپنی سواری کو تیز تر کر دیا، حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ نکل چلے گئے۔ پھر ہاں اپنا بندوبست مکمل کر کے مدینہ شریف میں رسیل خدا سے آئے۔ اوسا پہنچے ہاتھی مہاجر ساتھیوں کی طرح آپ کے ساتھ رہتے گے۔

حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ دو احمد اور باتی تمام جگلوں میں بھی رسول اللہ کے دو شیوخوں شریک رہتے ہیں۔ اور مردانہ فارکوں یا جھیلیں جنگ احمد میں رسول اللہ کی خدا کی سنبھالیت ہبہ اوری سے ملافت کی۔ ایک تیر کو جو آپ کی طرف آ رہا تھا اپنے ہاتھ سے روکا وہ انگلی پر لگا جس سے ایک انگلی شل ہو گئی۔ اسی جنگ احمد میں حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے نام جنم پر زخم لگے تھے۔ حق کہ آخر گز فرمایا کہتے تھے ”جسے زمین پر ایک چلتا پھر تاشید کیا ہو دہ طلحہ بن عبید اللہ صدیق رضی اللہ عنہ کو دیکھے“ اس سے آپ کی مراد یہ تھی کہ حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ احمد میں موت کے نہ سے نکل کر آئتے ہیں۔ لہذا، ان کا رتبہ شہید امام کا ساہب ہے مگر ان غلب یہ ہے کہ رسول اللہ خدا کے اس کل میں بھی پھر تاشید کیا گی۔

مِنَ الْمُؤْمِنِينَ سِرْجَالٌ حَسَدَ قُوَّا مَا عَاهَدَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ فِتْنَهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَةً وَمَنْهُمْ  
مَنْ يَنْتَظِمُ وَمَا بَدَلُوا تَمَدِّدِ شِيلًا (۲۳)

مسلمانوں میں بہت سے دو افراد ہیں جنہوں نے خدا سے کیا ہوا وعدہ لو، اگر دکھایا چنانچہ ان میں سے کچھ دوہری جنہوں نے  
اپنی جانش دے دیں اور کچھ دوہری جو موقع کے منتظر ہیں (تاکہ وہ بھی جان دے دیں) اور انہوں نے اپنے مہد میں کئی  
سدوہ مل نہیں کیا۔

معلوم ہوتا ہے کہ رسول خدا حضرت طلحہؓ کو جنگ احمد کے شہداء کے ساتھ جن میں حضرت حمزہؓ اور حضرت مصعب بن عميرؓ  
شامل ہیں ملانا چاہتے تھے۔

حضرت طلحہؓ نے سیور تجارت کرتے رہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ فزادات میں شرکت کے علاوہ کوئی  
چیز ان کی تجارتی سرگرمیں میں حاصل نہ ہو سکی۔ حضرت طلحہؓ عہد ابو بکرؓ و عمرؓ میں دوسرے جلیل القدر صاحب کی طرح مدینہ ہی  
میں مقیم رہے۔ حضرت عمرؓ نے اخیں "مجاہس شوریٰ" کا رکن مقرر کیا تھا مگر وہ اس میں شرکت نہ کر سکے کیونکہ وہ حضرت  
عمرؓ کی وفات کے وقت بہ سلسلہ تجارت مدینہ شریف سے علیم حاضر تھے۔ ان کے ساتھیوں نے اخیں جلد ہی بلانے کے  
لئے پیغامات بھیجے جنانچہؓ حضرت طلحہؓ پر سرعت تمام مدینہ شریف پہنچ گئے۔ لیکن اس وقت تک حضرت عثمانؓ کے خریں  
بیعت کا فیصلہ ہو چکا تھا۔

حضرت طلحہؓ کو یہ بات ناگوار گز ری کہ اصحاب شوریٰ نے ان سے بہلا بہلا ہی مسئلہ خلافت کا فیصلہ کر دیا۔ جنانچہؓ وہ  
گھر میں بیٹھا رہے۔ اور کہا کہ میرے جیسے شخص کو یوں نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت عہدالرجمان بن حفظؓ ان کے  
پاس دوڑے گئے اور ان سے حضرت عثمانؓ کی بیعت کرنے کو کہا اور اخیں مخالفت کے انجام سے ڈرایا، یہ بھی کہا جاتا ہے  
کہ حضرت عثمانؓ ان کے پاس گئے اور کہا کہ اگر آپ چاہیں تو میں خلافت کو دالپس کر دیتا ہوں حضرت طلحہؓ نے کہا کیا آپ  
اس پر تیار ہیں؟ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا "اں" حضرت طلحہؓ نے کہا تو مہریں اس فیصلہ کی تسبیح نہیں چاہتا۔ اگر آپ  
چاہیں تو میں اسی مجلس میں آپ کی سعیت نہ کر لیتا ہوں، اور اگر چاہیں تو .....  
..... مسہنہ بڑی میں چلے چلتے ہیں۔ بنو امیہ کو خطروہ تھا کہ حضرت طلحہؓ حضرت عثمانؓ کی بیعت کرنے میں بچکائیں گے  
لیکن جب اخیں نے بیعت کر لی تو وہ مسلمان ہو گئے جسے حضرت عثمانؓ حضرت طلحہؓ کی رضا جوئی بطریقہ حسن کرتے رہے بیویوں  
کا بیان ہے کہ حضرت طلحہؓ نے حضرت عثمانؓ سے بچاں بڑا درہم قرض لئے تھے ایک روز انہوں نے اگر حضرت عثمانؓ  
سے کہا کہ آپ کا مال حاضر ہے کسی کو بھیجئے کر لے آئے۔ حضرت عثمانؓ نے کہا "وہ آپ کا ہر چکا، آپ نہ لیں مال کو اپنی مروت و  
سخاوت کے لئے اعانت سمجھیں، کہا جاتا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت طلحہؓ کو دولا کہ دہم دیئے تھے جسے حضرت طلحہؓ اور

حضرت عثمانؑ کے ماہین کئی تجارتی سودے ملے ہوئے تھے حضرت طلہؑ اپنامال حجاز میں بیچتے تھے اور حضرت عثمانؑ نے خریدتے تھے عراق میں حضرت عثمانؑ اپنامال بیچتے تھے اور حضرت طلہؑ اسے خریدتے تھے حضرت طلہؑ بڑے تجیر و فیاض تھے بلکہ گھر میں نقصان پر کھانا اپنی کمپی پسند نہ تھا۔ جب ان کے پاس نقد مال بڑی مقدار میں جمع ہو جاتا تو وہ اس وقت تک پہنچنے لیتے تھے جب تک دعا سے بلکہ تمہی قرابت داروں اور قریبیشی اور انصاری احباب میں تقسیم نہ کر دیتے تھے۔ عطاچ کی اولاد کرنے اور قرض دار کا قرض اتنا کرنے میں دہنہایت مستعد اور پیش پیش رہتے تھے۔ وہ مال اور بہاس بہت زیادہ تقسیم کرتے تھے اور غریبین کو کھانا کھلانے میں بھی بڑی سخا دتے تھے، ان تمام اخراجات کے باوجود ان کے پاس بڑی دولت تھی، اور ان کی دولت و سخا دت ہی کا چرچا تھا جس پر بات بڑھتے کی وجہ سے کوڑ میں سعید بن العاص کی مجلس میں ہجھار بپا ہو گیا تھا جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔

راولپوں کے بیان کے مطابق حضرت طلہؑ پہلے شخص میں تجویں نے صرمیں چھانیں میں گذم کی کاشت کرائی، جب وہ وفات ہوئے تو ان کا ترکہ تین کروڑ ریم تھا جس میں باشیں لاکھ درہم اور دولا کو دینار نقد تھے باقی دیگر سانوں سامان جامد لذیں ہارا لٹاں نہیں تھیں۔ حضرت طلہؑ نے اپنے دیکھا خلافت عثمانؑ کے پہلے دن سے مقابلت تھے اس لئے کو خلافت کا معاملہ ان کی غیر واضری میں ہے کیا کیا تھا میکن حضرت عثمانؑ نے اپنیں منایا تھا۔ اور اس طرح ان کے باہمی تعلقات سدھ گئے تھے، پھر حضرت عثمانؑ سے ۱۱ مال و دو لنت سے فوارا، تو تعلقات مذکوم تر ہو گئے لیکن کچھ مبتعد جب حضرت عثمانؑ کے باسے میں غالباً سرگ میاں طبعہ میں آنے لگیں تو وہ بھی ان میں شریک ہو گئے جب یہ مخالف شدت اختیار کر گئی تو حضرت طلہؑ اس کے سرفنوں میں تھے جب حضرت عثمانؑ کا معاصرہ کیا گیا تو حضرت طلہؑ میں میں شامل تھے۔ جب حضرت عثمانؑ شہید ہوئے تو حضرت طلہؑ ان لوگوں میں سے تھے جو قبل عثمانؑ پر حضرت علیؑ کے رنج دفعہ کو حضرت تجہب کی نظر میں دیکھتے تھے۔ جب حضرت علیؑ کی بیعت کی گئی تو حضرت طلہؑ بھی حضرت زہریؓ کے ساتھ بیعت میں شریک تھے مگر بعد میں حضرت علیؑ کی بیعت قوڑ کو حضرت زہریؓ کی بیعت میں حضرت عثمانؑ کے خلدن کا مطابہ کرتے ہوئے انکے حضرت طلہؑ جنگ جبل میں کام آئے۔ راویوں کا بیان ہے کہ انہیں مردان بن حکم نے قتل کیا تھا۔ مردان نے جب انہیں اپنے تیر سے گماں کر دیا تو ان نے کہا "تجہا طلہؑ کے بعد اب یہ خون عثمانؑ کا دھوکی کبھی نہ کر دیں گا"۔ مردان کے خلیاں میں حضرت طلہؑ قتل عثمانؑ پس اکسانے والوں کے سر غدیر تھے جب حضرت طلہؑ کو تیر گکا اندان کا خون بہنا بندہ ہوا تو انہوں نے کہا یہ تیر خدا کا فرستادہ ہے۔ اے خدا مجھ سے خون عثمانؑ کا اتنا بارے لے کر تو راہنی ہو جائے یہر موت حضرت طلہؑ کی دشمنی ایک خاص نویت کی مالک تھی۔ جب تک ان کی قدر و منزلت ہوتی رہی اور انہیں دولت ملتی رہی وہ راضی رہے مگر جب میمع کا دامن دراز ہوا تو عدالت اختیار کی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ درسروں کو بھی ہلاک کیا اور خود بھی ہلاک ہو گئے۔

## امتحانوں وال باب

# حضرت علی بن ابی طالب رض

حضرت احمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت علیؓ کی قربت محتاج بیان نہیں۔ بلاشک حضرت علیؓ کی قدر و منزلت اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر میں امتیازی جیشیت رکھتی تھی۔ ابو طالبؑ کی حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر پھر بیان مشہور ہے۔ انہوں نے آپؑ کی اصرار پر کے دین کی قریش کے مقابلہ میں جو مدافعت و حمایت کی تھی وہ سبب پر درشن ہے۔ ابو طالبؑ نے رسول خدا کی ان کے بچپن میں کفالت کی تھی۔ اور جب الجھالب کیش الادار احمد تک دست ہو گئے تو آپؑ نے حضرت علیؓ کی بچپن میں کفالت فرمائی۔ جب آپؑ کا بیوت عطا ہوئی اس وقت حضرت علیؓ بچتھے اور آپہی کے گھر میں تھے۔ اس طرح حضرت علیؓ نوہیں یا گیارہیں کی عمر میں اسلام لے آئے۔ اسلام لائے کے بعد ہمی دہ آغوشیں رسول ہی میں رہے چنانچہ انہوں نے آپؑ کی اور امام المؤمنین حضرت خدیجہؓ کی تحریر میں پر درشن پائی۔ وہ تبول کا تعلق ہی ذرکرت تھے کیونکہ وہ میں شور سے قبل ہی مسلمان ہو گئے تھے۔ انہیں السالقون الاقران میں یہ امتیاز حاصل تھا کہ ان کی نشوونما اور پورش خاص اسلامی ماحول میں ہوئی تھی۔ یہ امتیاز بھی حاصل تھا کہ انہوں نے صحیح معنوں میں خاندُوی میں نشوونما پائی تھی۔

جب رسول خدا نے مدینہ ہجرت فرمائی تو اپنے پاس رکھوائی ہوئی اُمانتیں ان کے مالکوں کو رکھنے کے لئے حضرت علیؓ کو اپنا قائم مقام بنانے لگتے۔ چنانچہ حضرت علیؓ مکہ میں تین دن بیٹے اور پھر رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے مدد کے راستہ میں مقام قباد پر جامی۔

سیرت کے روایی بیان کرتے ہیں کہ جس رات قریش نے اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو قم مریکی سازش کی تھی اس رات حضرت علیؓ آپؑ کے بیتر پوسٹے ہے جب اُنحضرت مدینہ شریعت پہنچے اور ہبہم مہاجرین میں اور پھر مہاجرین والصارم میں مؤذنخان قائم کی تو حضرت علیؓ کی مؤذنخان اپنے ساتھ اُزال بعده سہل بن حذیث الصاریؓ کے ساتھ قائم کی۔

ایسی طرح حضرت علی رشتہ میں رسول مصلی اللہ علیہ وسلم کے چپا زاد بھائی اور آپ کے گھر میں پر درش پائے ہوئے تھے۔ پھر وہ محبت میں آپ کے بھائی تھے آپ نے اپنی صاحبزادوی فاطمۃ الزہرہ کی شلودی بھی ان سے کر دی تھی۔ اور انہی دو نوں سے آپ کی نسل پتہ ہے۔ وہ جو جنگ میں رسول اللہ کے مسلمانوں کے مقابلہ میں ہوئی تھی میں آگے بڑھنے والے بھی اور طیوری قوت کے مالک تھے۔ جب رسول اللہ غزوہ تہوك کے لئے تکلیف تو اپنے گھر مطابوں کی دیکھ بھال کے لئے اپنی اپنا قائم مقام مقرر فیا یہ بات حضرت علی رکو نگوار گئی یا لوگوں میں اس پر چسیدگیاں ہوئیں تو رسول خدا مصلی اللہ علیہ نے حضرت علیؓ سے فوایا۔ اسے علیؓ کی اتم اسے پسند نہیں کرتے کہ تمہاری بھیرے بھال وہی مزرات ہو جائے گی کی مکنی کے بھال تھی۔ فرق صرف یہ ہے کہ بھیرے بعد نبی کوئی نہ ہو گا۔ جب آنحضرت مصلی اللہ علیہ وسلم نے انتقال فرمایا تو آپ نے خلافت کے پاسے میں کوئی قطعی فیصلہ نہیں فرمایا تھا بے شک آپ نے اپنی بھیاری کے دہلان میں اتنا فرمایا تھا۔ ابو بکرؓ سے کہو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں۔ چنانچہ جب لوگوں نے حضرت ابو بکرؓ کو منتخب کیا اخوند نے کہا اعطا کر رسول خدا نے ابو بکرؓ کو بھارے دین کے لئے پسند فرمایا۔ ہم ابھی کو اپنی دنیا کے لئے کیوں نہ اختاب کر لیں میں نہیں چاہتا کہ شیخ اور ان کے مخالفین کے مابین بیعت عمرؓ و ابو بکرؓ سے متعین ہو جائیں گے اس میں دخل انلالی کروں۔ تاہم میں یقینت صفاتیات تاریخ پر ثابت کرتا ہوں کہ حضرت علیؓ نے ان پروردہ بزرگوں کی بیعت پڑھنے غلومن کے ساتھی تھی، صدقہ دل سے ان کی خیر خواہی کی اور حب بھی ان دو فوں میں سے گئی کو ان کے مشورہ کی مزدودی کی مزدودی پڑھنے اپنا نیک مشورہ دینے میں کبھی دریغ نہ کیا۔ اگر رسول اللہ کی دفات کے بعد لوگ یہ کہتے کہ حضرت علیؓ نے رسول کریم مصلی اللہ علیہ وسلم کے سب سے قریبی رشتہ دار تھے، وہ آپ کے پرورش یافتہ تھے۔ اما نسل کی ادائیگی کے لئے وہ آپ کے قائم مقام ہوئے تھے، مولحات کی رو سے وہ آپ کے بھائی بنتے تھے۔ آپ کے دادا اور آپ کی آئندہ نسل کو جاسی رکھنے والے تھے، آپ کے جلدیار

نیز آپ کے اپل غازی کی دیکھ بھال کے لئے آپ کے جانشین تھے۔ اور جلد آپ ہی کے فرودہ کے مطابق ان کی مزرات وہی تھی جو ہار علیؓ کی موسیٰ کے بیان تھی۔ — غرضیکہ اگر مسلمان ان تمام بالوں کے پیش انظر حضرت علیؓ کو خلیفہ منتخب کر لیتے تو ان کا یہ دل کسی غلطی یا فروگناشت پر نہیں نکایا جاتا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت جہاں بن عبد الملک نے حضرت علیؓ کی بیعت کرنی چاہی تھی، لیکن حضرت علیؓ نے اس مت میں فرقہ بندی کو ناپسند کرتے ہوئے الکار کر دیا۔ چنانچہ حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ کی خلافت مارشده کے دہلان میں حالات اسی تجھ پر ملئے رہے۔ پھر حضرت عمرؓ نے حضرت علیؓ کو کہی شدہ تی تو مقرر کر دیا مسکون کے حق میں کوئی خصوصی و صیت نہ کی۔ تاہم انھوں نے یہ ضرور فرمایا تھا۔ اگر لوگ علیؓ کو خلیفہ منتخب کر لیں تو وہ اپنی بلووات سے مفترض نہ رہے دیں گے۔

حضرت عمر فرنے دو وجہ کی بنا پر حضرت علیؓ کے حق میں وصیت نہ کی تھی۔ ایک یہ کہ بقول خلیلش وہ یہ ہمیں چاہتے تھے کہ نہیں۔ اور موت دلوں حالتیں میں ان پر مسلمانوں کے معاملات کا بارہ پڑھائے۔ دوسرے مطلب یہ تھا کہ قریش کی اکثریت اس خوف سے خلافت کو بنی ہاشم سے دور کھانا چاہتی تھی کہ کہیں وہ دن اتنا آہنی میں منتقل نہ ہوتی جائے اور پھر کہیں بھی وہ قریش کے کی اور قبیلہ کے جتنے میں آئے۔ لہذا بنی ہاشم کو خلافت سے دانتہ طور پر دور کھاگی، قریش نے بنی ہاشم کو اس لئے خلافت سے دور کھاکہ کہیں وہ بنی ہاشم کی رعایا نہ بن جائیں اور اس لئے بھی کہ پھر کہیں قریش کے کسی گھرانہ میں خلافت نہ آسکے گی۔

ان دو وجہ کی بنا پر حضرت عمر فرنے حضرت عثمانؓ کے حق میں بھی وصیت نہ کی تھی، ایک تو یہ کہ وہ مسلمانوں کے معاملات کا ہار زندگی اور موت دلوں حالتیں میں امتحانے سے خلافت نہیں۔ دوسری وجہ یہ تھی کہ انھیں حضرت عثمانؓ سے ڈر تھا کہ وہ خلافت کے معاملہ میں ہنگامیہ کو دوسرے تمام قریشی قبائل پر ترجیح دیں گے۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت عباس بن عبدالمطلب نے حضرت علیؓ کو امتحانہ کہا تھا کہ وہ شور میں میں شمولیت نہ کریں اور ذمۃ لیا تھا کہ اگر وہ ایسا کریں گے تو لوگ ان کو خلیقہ بنانے میں کوئی خلافت نہ کریں گے۔ لیکن حضرت علیؓ نے یہ شورہ قبول نہ کیا اور دیگر مسلمانوں کی طرح حضرت عمر فرنے کی وصیت کو قبول کر لیا۔ اس طرح انھوں نے بیت عمر فرنے کا حضرت عمر فرنے کی نہیں اور موت دلوں حالتیں میں ایسا کیا کہ حضرت عمر فرنے کی وفات کے بعد تمام پاپیں حضرت علیؓ کے حق میں نہیں۔ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی قرابت اسلام لانے میں بحث، مسلمانوں میں ان کی عزت و منزلت اداو خدایم مرادانہ و امر مقابله اور آزمائشوں میں پورا اتنا، صاف اور سیدھا طرزِ عمل، معاملات دین میں شدت کتاب و سنت کا الفقد اور پیش آئندہ مشکلات میں استقامت لئے، غرض ہر امتحان سے حضرت علیؓ خلافت کے سخت تھے۔

اگر مسلمانوں کو اس میں باک تھا کہ وہ حضرت علیؓ کو حضرت ابو بکرؓ کے مقابلے میں اولیت دیں کیونکہ حضرت ابو بکرؓ کا تبہہ دعیل خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے یہاں عالی تھی۔ وہ غار کے ثانی انتین سختے۔ اور اس لئے کہ انھوں نے نماز کی امامت میں قائم مقامی کی تھی۔ یا اگر اس میں باک تھا کہ وہ حضرت علیؓ کو حضرت عمر فرنے بندگ شخصیت پر ترجیح دیں جب کہ حضرت ابو بکرؓ نے بھی ان کی خلافت کے لئے وصیت فرمائی تھی تو اب یعنی حضرت عمر فرنے کی وفات کے بعد وہ بے کمکتے حضرت علیؓ کو خلیفہ بنا سکتے تھے۔ اس میں کئی خلاب اور ضرر واقع نہ ہوتا تھا۔ حضرت عمر فرنے حضرت علیؓ کو خلافت کا امید وار قرار دیا۔ عوام کا بلند مرتبہ بھی اس استحقاق کا مقامی تھا۔ علاوہ ازیں ان کو بہت سے عرب قبائل کی مالکوں اور قریش کی ہاتھوں ہائی محاصل تھی جیسے حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کو حاصل تھی، اس لئے کہ حضرت علیؓ نے قریش، مسحر بیدع اور میں کے قبائل میں، شادیاں کی تھیں۔ اور ان سب بیویوں سے اولاد تھی۔ لہذا اگر لوگوں میں افراط ہونے سے قبل وہ خلیفہ بن جاتے تو یقیناً

وہ اہل سنت کے مختلف اور متباعد عصیتوں کو باہم تربیب کر دیتے، لگ ان کی اطاعت میں ایک مرکز پر جمع ہو جاتے اور بقول حضرت عمرؓ وہ آئت کو راہ راست سے پہنچنے نہ دیتے۔ لیکن مسلمانوں نے انھیں دو باتوں کی وجہ سے منتخب کیا۔ ایک تو یہ کہ اگر خلافت ہی بیشتر میں کسی کو مل گئی تو پھر وہیں جم جائے گی۔ حالانکہ واقعات سے یہ نتیجہ ہے کہ حضرت علیؓ خلافت کو وراشتا منتقل کرنے کے خواہشمند نہ تھے۔ ان کا طرز عمل وہی تھا جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت عمرؓ کا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ انھوں نے اپنے بعد کسی کی خلافت کے لئے وصیت نہ کی تھی۔

دوسری بات یہ تھی کہ حضرت علیؓ نے حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کی سہیں کربہ مشترط کر دہ قرآن۔ سنجدہ رسول اللہ اور مولیہ مالک بکرؓ و عمرؓ سے کسی معاملہ میں بھی اخلاف نہ کریں گے قبل نہ کی تھی۔ انھیں خطرہ مخاکر مہارا حالات انھیں اتنا جو بڑے کر دیں کہ وہ کاملاً ایفادے عہد نہ کر سکیں۔ لہذا، انھوں نے اس اقرار پر عیت چاہی کہ وہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ پر نیز حنفی المقدور سیرت شیخین پر کار بند رہیں گے۔ ذمہ داری قبول کرنے میں ان کی یہ احتیاط اس قابل تھی کہ لوگ ان کی طرف مائل ہوتے ان کے بارے میں حسین ظل رکھنے لگے اور ان پر پھر اپورا اسبر و سہ کرنے کیونکہ انھوں نے صرف اتنی ہی ذمہ داری قبول کرنے کا عہد کیا جس سے عہدہ برآ ہونے کی ان میں طاقت تھی۔

لیکن حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ و مدرسہ مسلمانوں کی طرح خلافت سے متعلق احمد میں تہایت محاذ و دقین النظر داقع ہوئے تھے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شاید انھیں حضرت علیؓ کی ہاس صاف گوئی اور احتیاط میں کبر و مخدالی کا شاید پر نظر آیا ہو۔ یہی باعث ہے کہ حبیب حضرت عثمانؓ نے انھیں قرآن۔ سنت اور طرقہ شیخین پر پوپی طرح کار بند رہنے کا عہد دیا تو انھیں نے اہلینان کے ساتھ ان کی بیویت کی۔ مگر بعد کے واقعات سے یہ بھل ہو گیا کہ حضرت عثمانؓ وہ طاقت ذر کے سکے ہو حضرت شیخین رکھتے تھے۔ لہذا، وہ ان بزرگوں کی میرت کے مطابق عمل پریلہ ہو سکے۔ اسی طرح بعد کے واقعات سے بھی واضح ہو گیا کہ حضرت علیؓ نے اپنی تعلیم الدلت خلافت میں اسی طاقت کا اٹھا کیا جو حضرات صدیقین و فاروقینؓ کو حاصل تھی۔ بلکہ حضرت علیؓ نے اس سے بھی کچھ زیادہ کہ دکھایا۔ کیونکہ حضرت علیؓ نے عمرؓ کا طرز عمل اس عیت کے ساتھ وارکھا جو حضرت عمرؓ کی عیت کے مقابلے میں زیادہ سرکش و تند خود دنیا دل دی۔ وہ حضرت عمرؓ کے طریق پر اس وقت کا تبہر ہے جب اُنہوں میں انتشار د انتراق اور نظر را ہے میں اختلاف پیدا ہو چکا تھا فتنہ و فارکا ہاڑا گرم تھا اور پے پہ پے جنگلیں بڑی جدی ہیں۔ حضرت علیؓ کا طرز نندگی فتوحات اسلامی کے بعد بھی وہی رہا جو اس سے قبل تھا۔ یعنی ایسی زندگی جو راحست طلبی اور تن آسانی کی پر نسبت خشونت و جنگائش سے قریب تر تھی۔ انھوں نے رنجات کی اور نہ مال دو دلتوں کو بڑھایا۔ یہیں اپنے دل پر گزارہ کیا اس میں سے خود بھی کھایا اور اہل و عیال کے نان نفقة کا بھی بندو لہت کیا۔ اپنی ضرورت سے نامد ر قم

وہ اپنی اس حائیہ اد کو مفید بنانے میں مگتے تھے جو انہوں نے مقام شیع پر خریدی تھی اور اس سے زیادہ انہوں نے کچھ نہ کیا، جب وہ فوت ہوئے تو ان کا ترکہ سہارہ میں بھی شمار نکلیا جا سکا چہ جائیکہ لاکھوں یا کروڑوں میں محسوب ہوتا۔ ان کا ترکہ بھی اکھر حضرت خسرو نے ایک خوبی میں بیلان کیا مقامات سودہم تھے اور اس وقت سے یہ ایک ملازم حاصل کرنے کا ارادہ تھا۔ اپنی قلیل المدت خلافت میں حضرت علیؑ پوٹے جھوٹے اور ہپوندگے ہوئے کپڑے پہنتے تھے، کوڑا ہاتھ میں لئے باراڑ میں گھومنا کرتے، اور لوگوں کو اسی طرح تنبیہ فحیث کرتے جن طرح حضرت علیؑ کی کرتے تھے اس سے حضرت علیؑ کی صحیح مردم شناسی کی تائید ہوتی ہے جبکہ انہوں نے فرمایا تھا: "اگر لوگ علیؑ کو خلیفہ بنالیں تو وہ انھیں راہ راست سے ادھر اور ہر رہ ہونے دیں گے"۔

یہ بخوبی واضح ہے کہ حضرت علیؑ مبعاً بنی یاطشم کے ملاوہ کسی اور قبیلہ میں خلافت جوانے کے خلاف تھے۔ لیکن وہ ان صحیح معنوں میں مجبور پہنچنے تھے جن پر آج اس لفظ کا الملائق ہوتا ہے۔ کیونکہ خلافت ان کی نظر میں کوئی سور و قی جانگیر نہ تھی۔ ان کی لائے میں خلافت ایک ایسی ذمہ داری تھی جس کا ہاصل مسلم قوم کے رہاں محل و عقد کی ہریں مسلمانوں کے تھے۔ کسی شخص کے کانہ صحن پر ڈالا جانا چاہیئے۔ یہی سبب ہے کہ جب قوم کے رہاں محل و عقد نے خلافت ان کے چالے کرنے کی بجائے حضرت عبدالکریمؓ اور پھر حضرت علیؑ کو دے دی تو انہوں نے قوم کے اس فیصلہ کو قبول کر کے شیعین کی بیعت کر لی اور وفاواری کے ساتھ اس بیعت پر قائم رہے اور وہ حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ کے غیر خود رہے۔ اور ہمیشہ حوشہ دیا جائیں میں خاطر دیا۔ جب حضرت علیؑ فوت ہو گئے اور اصحاب شہادتی ہا جنم شورہ کرنے لگے تو حضرت علیؑ نے لوگوں کو اپنی طرف توجہ دلانی چاہی۔ لیکن آشنا بھی انہوں نے بڑی شرم و حیا کے ساتھ کیا۔ اور پھر جلد ہی اس سے بھی باز آگئے اسکے دھمکی کی تھیں اخیار کری۔ چنانچہ حضرت عبدالرحمنؓ سے مستلزموں کی خیر خواہ کا عہد لے کر ہبھی طرف سے انھیں تسلیم اہمیت کا یقین دلادیا۔

بعن تھیں پہنچ راویوں کا بیان ہے کہ حضرت علیؑ نے حضرت عثمانؓ کی بیعت کرنے میں پس و پیش سے کام لیا۔ یہاں تک تک حضرت عبدالرحمن بن عوفؓ کو انھیں دعا ادا پڑا۔ لیکن راویوں کی ایک اور جماعت کا قول ہے اور یہ حضرت علیؑ کی سیرت د اخلاق کے شایانی شان اور مناسبت تر ہے کہ جب انہوں نے حضرت عبدالرحمنؓ کا مطلوبہ عہد دیتے ہے سے انکا کر دیا اور وہ حبہ حضرت عثمانؓ نے وہ دیا تو اقامت نے حضرت عبدالرحمنؓ سے کہا: "ابوالعبداللہ (حضرت عثمانؓ) نے آپ کو آپ کی مرمنی کے مطلبیں جہہ دیا ہے" اور پھر حضرت عثمانؓ کی بیعت کی۔ اگر انہوں نے بیعت کرنے میں پس و پیش کیا ہو تو تیباہ پوری بیعت کی ہوتی تو ضروری معاکرہ کو پورا کر کے بندوں کی بیانیں ہر کو سمجھتے اور اسیں گھل۔

ہر مزان کے متعلق حضرت عبید اللہ بن عمرؓ سے تفاصیل یعنی کامشوہ دیا۔  
 دیسے حضرت علیؓ نے ہر خلافاء کے مد مقابل تھے مگر حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کے ہاتھوں کریٰ فعل ایسا سرزد نہ ہوا جو سخت  
 تنقید تو ایک طرف ہی معری سی تنقید کا بھی مقاضی ہوتا، لہذا، ان دونوں کے خلاف حضرت علیؓ کی مخالفت ظاہر نہ ہو سکی۔  
 لیکن ان کے ساتھ ان کا اصرار بھی خواہوں اور مشیروں کا سامنہ ہا۔ وہ بھی دیگر ہبہا جریں والقصاص کی طرح ان کے احکامات مبنی  
 اور انہیں بجالاتے رہے حضرت عثمانؓ خلیفہ ہر سے تو اس نے شوری میں حضرت علیؓ کی حد تک شدید مخالفت پر پڑا آئے  
 تھے مگر وہی طور اختیار کر دیا جو حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کے ساتھ تھا۔ یعنی خلیفہ کی خیر خواہی کرنا اور بہتر مشوہد وینا، حکم مننا اور  
 اس کی اطاعت کرنا، لیکن سیاست عثمانؓ نے انہیں شدید مخالفت پر مجبور کر دیا کیونکہ وہ حضرت عبید اللہ بن عمرؓ کو معاف کرنے  
 میں حضرت عثمانؓ کے ہم خیال نہ تھے، پھر بہاس قسم کے واقعات ہوتے رہے، جنہوں نے ان کی مخالفت کو شدید تر کرنا۔  
 شروع کر دیا۔ لیکن ہر حال یہ مخالفت سببی دوستی کی حدود سے مجاوز نہ ہوئی۔ گوئی نہم ہو جاتی اور کبھی سخت، تاہم  
 کبھی بھی خیر خواہی، مشورہ اور عتاب، الی سے ڈرانے کے علاوہ انہوں نے کوئی مخالفانہ اقدام نہ کیا۔

واقعات سلسل شدید اور ہولناک صورت اختیار کرتے چلے گئے۔ یہاں تک کہ ایک دن حضرت علیؓ کو مجبراً لوگوں کی  
 ایک جمعیت کے سامنے حضرت عثمانؓ کی مخالفت کرنا پڑی، ایسا اس وقت ہوا جب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے فیز زدہ اڑا  
 طہ پر یہ اعلان کیا کہ معتبر ضمیں جن قدر بھی چاہیں تاکہ سبھوں چڑھاتے رہیں وہ اپنی جملہ ضروریات بیت المال ہی سے پوری کریں  
 گے۔ حضرت علیؓ نے یہ سچ کر کیا۔ یہ بات ہے تو پھر آپ کو اس مال سے مفروض کر دیا جائے گا۔ یہ ہر حال حضرت علیؓ کبھی بھی خیر خواہی  
 مشورہ اور وقت اور قضاست متنقید سے آگے نہ رہتے۔ وہ حضرت عثمانؓ اور ان کے مخالف باعیوں کے مابین واسطہ بنا جاتے  
 تھے اور حضرت عثمانؓ کو ہمیشہ حق شناسی کی، اور لوگوں کو تنقید پر وازی کے باز سہنے کی تعین کرتے رہتے تھے۔ لیکن جب  
 انہوں نے دیکھا کہ حضرت عثمانؓ اپنے رشتہ داروں کے ہاتھوں مجبور رہے لبیں ہو چکے ہیں، تو مایوس ہو کر خانہ نشین ہو گئے  
 اور اس کے بعد انہوں نے حضرت عثمانؓ اور عوام کے مابین ٹالی اور صلح صفائی کی کوشش شکی۔ مگر ہمیں پہہ دہ دراں میو  
 بھی حضرت عثمانؓ کی خیر خواہی کرتے رہے۔ انہوں نے حضرت عثمانؓ کے گھر میں پانی پہنچایا اور اپنے دو صاحبزادوں کو معاصر  
 کا مقابلہ کرنے کے لئے بھیجا۔ تاہم اس سے کسی کو بھی مجال انکار نہیں کر حضرت علیؓ اور حضرت عثمانؓ کے مابین تمام دری عثمانی  
 میں پر اپنے کشمکش چاری رہی، اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ کے رشتہ داروں نے مگا تار کہہ سئی کر حضرت عثمانؓ  
 کو حضرت علیؓ سے انتہائی ملکی حد تک خالق کر دیا تھا، اگر حضرت عثمانؓ سیرت عمرؓ پر کار بند ہتھے اور ان کے اعزہ ان کے  
 اور عیت کے درمیان حائل ہوتے تو لیکن احضرت علیؓ کا بر تاؤ ان کے ساتھ بھی وہی ہوتا جو ان سے قیل حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ

کے ساتھ تھا۔ لیکن اگر حضرت عثمانؓ نے سیرت علیؓ پر کاربنہ رہتے اور ان کے اعزہ اور رحمیت کے درمیان دلیوار نہ بن جلتے تو نہ یہ فقہہ پا ہوتا ابتدہ ہمیں یہ کتاب امداد کرنے کی ضرورت پڑتی۔

اس بات کا ثبوت کہ حضرت علیؓ اور حضرت عثمانؓ کے ماہین رہنا ہوتے والا بگاہ حضرت عثمانؓ کے اقربا کا پیدا کردہ تھا اور جو بالآخر اس حد تک ہنچ گیا تھا کہ ایک روز حضرت عثمانؓ نے حضرت علیؓ کو سزا دینے کی محانی۔ بلاذری کی تصنیف "اس الشراف" کا یہ داقوہ ہے کہ حضرت عباسؓ نے حضرت عثمانؓ اور حضرت علیؓ کے درمیان شالیٰ کرتے ہوئے حضرت عثمانؓ سے کہا۔ میں آپ کو آپ کے چھا زار۔ ناموں زاد بھائی اور رسول خلکی دامادی و صحبت میں آپ کے ساتھی کے متعلق آپ کو خلاک خوف طاتا ہوں مجھے پر اطلاع ملی ہے کہ آپ حضرت علیؓ اور ان کے ساتھیوں کے خلاف کارروائی کرتا چاہتے ہیں۔ حضرت عثمانؓ نے ہجاب دیا۔ قبل اس کے کہیں کچھ اور کہوں اپنے درمیان آپ کو سفارشی اور ثالث بنا تا قبول کرتا ہوں۔ حضرت علیؓ اگر چاہتے تو میرے نتیجے ان کا ہم رتبہ کوئی بھی نہ ہوتا مگر وہ من مانی کرتے ہیں۔ اس کے بعد حضرت عباسؓ نے حضرت علیؓ سے بھی ایسی ہی بات کہی جو اسنوں نے حضرت عثمانؓ سے کہی تھی۔ چنانچہ حضرت علیؓ نے کہا۔ اگر حضرت عثمانؓ مجھے گھر تجوہ درینے کا حکم دیں تو میں اپنے گھر سے بھلی نکل جاؤں گا۔

لیکن اس شالیٰ کا کوئی قائدہ نہ ہوا حضرت عثمانؓ کی سیاست کا رنگ نہ بدل۔ اور حضرت علیؓ کی خلافت بدستور قائم رہی، اور حضرت عثمانؓ کے اثر باع خوب معلوم دونوں کے تعلقات کو بگاہ تھے میں مصروف رہے۔ یہاں تک کہ معاملہ نازک صورت اختیار کر گیا۔ بلاذریؓ نے حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی روایت ہے اس صحت حال کی طبیعت دیکھان کیا ہے کہ "حضرت عثمانؓ نے حضرت عباسؓ سے حضرت علیؓ کے خلاف شکایت کی اور کہا۔" مانوں چنان، علیؓ نے مجھ سے رشتہ داری کے تعلقات قطع کر لئے ہیں اور آپ کے فرزند (عبد اللہ بن عباسؓ) لوگوں کو میرے خلاف برائی خود کر رہے ہیں۔ سحمداللہ ہم ہم ایسی گھر لئے اگر آپ لوگوں نے خلافت کوئی تیم اور بھی حدی سے ہاتھوں میں گواہ کر لیا تھا تو ہم عبد مناف اس بات کے نیادہ مستحق ہیں کہ آپ لوگ ان کے ساتھ دست و گریان ہونے یا ان کا حسد کرنے سے احتیاط کریں۔ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کا بیان ہے کہ یہ سُن کر میرے والوں نہ رکار نے دیر تک سر جھکائے رکھا اور سپر کیا۔ اے میرے بھائی! اگر آپ علیؓ کے حق میں کلمہ خیر نہ کہیں تو وہ آپ کی تعریف کس طرح کریں۔ وہ آپ کا استحقاق باعتہار قرایت و امامت تو وہ ایسا حق ہے جسے نہ قور کیا جا سکتا ہے اور نہ اس سے انکار ممکن ہے۔ اگر علیؓ کی فروگز ایجاد پر آپ اور آپ کی فردگز ایجاد پر علیؓ بلند نظری کا ثبوت دیتے رہیں تو زیادہ مناف

اور ایک درسرے سے فریادہ قرب کا باعث ہو جاتے یہ حضرت عثمانؓ نے کہا " یہ مجھے یہ معاملہ میں آپ کے حوالے کئے دیتا ہوں، آپ ہماری کشیدگی دو رکار دیں ۔" حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کا بیان ہے کہ جو بھی ہم حضرت عثمانؓ کے پاس سے اسے سروان ان سے ملا اور انھیں ان کی رائے سے برگشت کر دیا، تھوڑی ہی دیر گزری تھی کہ حضرت عثمانؓ کا قاصہ میرے والد کو بیان نہ آیا۔ جب میرے والد حضرت عثمانؓ کے پاس گئے، تو حضرت عثمانؓ نے کہا " ماہوں جان میں نے جو معاملہ آپ کے سپرد کیا ہے اسے زرا ملتوی کر دیجئے میں چاہتا ہوں کہ ذرا اطمینان سے اس پر غسل و فکر کر کے کسی نتیجہ پر پہنچوں ۔ یہ من کہ والد و زبان سے چل دیئے اور میری طرف ملکر کہا بیٹا ایسے شخص بے لب ہے۔ پھر کہا " اے خدا مجھے فتنوں کی بیداری سے قبل اٹھ لے۔ اندھے ان حالات کو دیکھنے کے لئے ہاتی نہ رکھنا جن میں کوئی خیر نہ ہو۔ اس بات کو ابھی ایک سہفتہ بھی نہ ہو پایا تھا کہ آپ کی وفات ہو گئی ۔"

قبل ازیں حضرت عباسؓ نے دلوں کے ماہین ٹھیر سگھلی کے لئے ٹالٹی کے فرائض انجام دیئے تھے اور کامیاب ہتھ تھے۔ لہذا حضرت عثمانؓ نے چاہا تھا کہ وہ دویارہ ان کے دمیان ٹالٹی کیں اور ضروری تھا کہ انھیں اس بار بھی پہلے کی طرح کامیاب ہوتی۔ لیکن حضرت عثمانؓ ٹکرداں نے اس رائے سے مخوف کر دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ معاملات شراب سے خراب تر ہوتے چلے گئے یہاں تک کہ وہ فتنے جن کی حضرت عباسؓ کو توقع تھی معرفت ظہور میں آگئے۔

آپ نے سابقہ صفات میں پانچ اصحاب شوری کا طرزِ عمل اور حضرت عثمانؓ کے خلیفہ ہو جانے کے بعد ان سے احتداد کرنے میں ان کا مؤقت دیکھ لیا۔ یہ موندوں معلوم ہتا ہے کہ ہم ان صفات کو اس روایت پر ختم کریں جو ان اصحاب کے متعلق حضرت عمرؓ کی رائے پر مشتمل ہے۔ حضرت عمرؓ کے باسے میں یہ روایت خلط ہو یا صیحہ بہر عالی یہ رائے ان خیالات کی صیحہ عکاسی کرتی ہے جو ان حضرات کے متعلق عوامِ انس۔ رواۃ۔ موڑخین اور خصوصاً مدحیشین اپنے دلوب پہلی رکھتے ہیں۔

بلادری نے ابن عباسؓ کی روایت سے بہ استاد بیان کیا ہے کہ حضرت عمرؓ نے فریا کر کچھ سمجھ میں رہیں آتا کہ امت حشیشہ کا کیا بند ولیست کرو ۔ یہ آپ پر قاتلانہ حملہ ہرنے سے پہنچنے والی بات ہے ۔ اس پر میں نے کہا " آپ متفکر کیوں ہیں آپ کے پاس ایسے آدمی موجود ہیں جنھیں آپ سماں نوں کا خلیفہ بنایا سکتے ہیں ۔" حضرت عمرؓ نے کہا کیا تمہارے ساتھی کو خلیفہ ہنادوں ؟" (یعنی حضرت علیؓ کو) میں نے کہا " ہاں، کیونکہ رسولؓ خدا کے ساتھ قرابت ان کی وامادی اسلام میں سبقت

اد رحمت کشی ہر اعتبار سے وہ اس کے اہل ہیں اس پیغمبرت عمرؓ نے کہا: "ان کی طبیعت میں بے کار وقت گزارنا اور خوش طبیعی کرنا شامل ہے" میں نے کہا "پھر طبیعہ کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے؟" فرمایا "ان کے غرور و نجوت کا کیا علاج ہو گا؟" میں نے کہا "عبدالرحمٰن بن عوفؓ کیسے رہیں گے؟" فرمایا "وہ صالح تو ہیں مگر کمزور ہیں" میں نے کہا "پھر سعدؓ کے متعلق کیا رہتا ہے؟" فرمایا "وہ سالارِ افواج اور مردمیان ہیں لیکن اگر ایک تعبہ کے بھی والی مقرر ہو گئے تو اسے سنبھال نہ سکیں گے" میں نے کہا "پھر حضرت زبیرؓ کے بارے میں کیا خیال ہے؟" فرمایا "وہ خوش ہوں تو مومن باصفا ہیں اور اگر غضب میں ہوں تو مبہت تند خوہیں۔ یہ خلافت کا معاملہ ہے اس کا اہل فقط وہی شخص ہو سکتا ہے جو قوی ہو مگر تند نہ ہو۔ نرم ہو مگر کمزور نہ ہو۔ سختی ہو مگر مسرف نہ ہو" میں نے کہا تو حضرت عثمانؓ کے بارے میں کیا خیال ہے؟ فرمایا "اگر وہ خلیفہ ہو گئے تو بنو ایمیط کو لوگوں کی گردنوں پر سوار کر دیں گے۔ اور اگر انہوں نے ایسا کیا تو لوگ انہیں قتل کر ڈالیں گے" ۔

## امسوال باب

# حضرت عبد اللہ بن مسعود رض

بایں ہے ارکین " مجلس شوریٰ " کی حضرت عثمانؓ سے جو محالفت تھی وہ نہایت خفیت تھی۔ ان ارکین کے علاوہ حضرت عثمانؓ کے کچھ اور مخالفت بھی تھے جو معمولی صحابی نہیں بلکہ جلیل القدر صحابہ رسول تھے۔ ان صحابیہ کرامؓ اور حضرت عثمانؓ کے مابین کئی ناگوار واقعات رونما ہوئے جو تاریخ میں معروف ہیں اور جن کے متعلق لوگوں میں جو بحث چھپے اور چھپی گئیں ہوئیں۔ ان غالیفین میں حضرت عبد اللہ بن مسعود بہلی بھی شامل تھے جو بنی زہرہ کے خلیف تھے، حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی بنی اکرمؓ سے اذلیں ملاقات اس وقت ہوئی جب حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ رط کے تھے اور عقبہ بن ابی معیط کی بھیر بکریہ چڑیا کرتے تھے۔ رسول اللہ اور حضرت ابو بکرؓ ایک دن ان کے پاس آئے اور کچھ پیسے کو انگا۔ رط کے نے کہا۔ میں امانت دار ہوں آپ کو کچھ نہیں پلاویں گا۔ اس پر رسول اکرمؓ نے فرمایا۔ تمہارے رویڑ میں کوئی ایسی بکری ہو جسے مرنے نہ چھا ہو تو دہ لے آؤ۔ رط کے نے ایک ایسی بکری آپ کے عوامی کی۔ آپ نے اس کے ٹھنڈوں کو ہاتھ لگایا تو وہ دودھ سے بھرا۔ حضرت ابو بکرؓ ایک پیالہ مٹا پھر لے آئے۔ آپ نے دودھ دوہا۔ خود بھی پیا اور ابو بکرؓ کو بھی پلایا۔ اس کے بعد آپ نے ٹھنڈوں سے کہا۔ سکڑ جاؤ۔ چنانچہ وہ اپنی اصلی حالت پر آگئے۔ اس وقت حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ اسلام قبول کر کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دلستہ رہے، حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ اپنے ساتھیوں میں قرآن کے سب سے زیادہ حافظ، اس کے سب سے بڑے راوی اور مکملین قرآن مجید کو علائیہ سنا نے میں سب سے زیادہ جبری تھے، عبد اللہ بن مسعودؓ نے پہلے عبیدہ جبریت کی اور پھر مدینہ شریفہ جبریت کی۔ رسول اللہ نے ہمہ جوین میں ان کی مؤاخاة حضرت زہریہ بن العوامؓ اور انصار میں حضرت معاذ بن جبل کے ساتھ قائم کی۔ حضرت ابن مسعودؓ بدر و احمد اور دیگر تمام جنگوں میں رسول خدا

لہ یہ روایت چونکہ قرآن کے خلاف ہے اس لئے دشی ہے۔

کے ساتھ رہے۔ یہی ہیں جنہوں نے جنگ بدھیں زخمی پرے ہئے الجبل کا سر کھانا تھا۔ ان مسعود سفر و حضر میں مہیثہ رسول خدا کے ساتھ رہے۔ یہاں تک کہ وہ آپ کے اہل بیت میں شمار کئے جانے گے۔ وہ رسول خدا کے دوں ان قیام میں ہر دم خدا خدمت رہتے۔ جب آپ کہیں جلتے گئے تو وہ آپ کو پاپوش پہنلتے اور عصا لئے آگے آگے چلتے۔ جب آپ جائے نشست پر پہنچ جائے تو وہ آپ کے پاپوش انار کر بغل میں دبایتے۔ عصا آپ کے حوالے کر دیتے اور منتظر حکم کھڑے رہتے۔ دور این سفر میں رسول خدا کے بیتر بچوں نے اور دخنوں کا اہتمام حضرت عبد اللہ بن مسعود ہی کے ذمہ چوتا تھا۔ آنکھوں کو ان سے بہت محبت تھی۔ اور وہ سر دل کو بھی ان سے محبت کرنے کی تلقین فرمایا کرتے تھے۔ ایک روز اصحاب رسول نے حضرت عبد اللہ بن مسعود کو درخت پر چڑھتے دیکھا تو ان کی پتی پتی پنڈلیاں دیکھ کر انہیں سنتی آگئی۔ اس پر آپ نے فرمایا یہ دوں پنڈلیاں روز قیامت میزان میں جیلِ احمد سے زیادہ وزنی ہوں گی۔ جب حصہ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فدائ پائی اور مسلمان فتوحات کی طرف ہمہ تن متوجہ ہو گئے تو حضرت عبد اللہ بن مسعود شام کی طرف چلے گئے۔ اور جمیں میں اقامات اختیار کر لی۔ حضرت عمر بن شفیع نے انہیں کو فوج بیچ دیا، اور اہل کوفہ کو تلقین کی کہ وہ ان سے علم دین اخذ کریں۔ حضرت عمر بن شفیع نے اہل کوفہ کو بتایا کہ "میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود کو تمہارے پاس بیچ کر تھیں اپنی ذات پر تسبیح دی ہے"۔

حضرت عمر بن شہزاد اور حضرت عثمانؓ کی بیت کے وقت حضرت عبد اللہ بن مسعود مدینہ میں موجود تھے۔ اس کے بعد وہ بہ سرعت تام کو فوج پہنچے گئے۔ جب دیباں پہنچے تو لوگوں سے مخالف ہو کر کہا "جو لوگ بقید حیات ہیں ہم نے ان میں سے بہترین شخص کو خلافت کے لئے منتخب کیا ہے اور اس منن ہیں حتی الامکان کوئی کوتا ہی نہیں کی۔ یہ کہ کے انہیں حضرت عثمانؓ کی بیت کر لیتھی کی ترغیب دی۔"

جب حضرت سعید بن ابی وقار انصاری حاکم کو ہٹھتے تو اب مسعود بیت المال کے والی تھے۔ جب حضرت سعید کو فوج کی مکوتت سے معزول کر دیئے گئے تو اب مسعود ولید بن عقبہ کے اتکلی عہد تک اپنے عہدے پر برقرار رہے۔ ولید نے بیت المال سے کچھ قرض مالاگا۔ اب مسعود نے کچھ قرض دے دیا، بیت المال سے قرض لینا کوئی غیر ملوف بات نہ تھی۔

جب قرض کی سیعادگزگٹی تو اب مسعود نے ولید سے قرض ادا کرنے کے لئے کہا۔ اس نے بات مٹا دی۔ اب مسعود نے اصرار کیا اس پر ولید نے ایک خط میں حضرت عثمانؓ سے اب مسعود کی شکایت کی۔ حضرت عثمانؓ نے اب مسعود کو کہا "تم تمہارے خدا بھی ہی تو ہو لیندا، ولید نے بیت المال سے جو کچھ بیا ہے اس کے بارے میں تصریح نہ کرو"۔ اس پر عبد اللہ بن مسعود کو غصہ آیا اور بیت المال کی چاپیاں چیٹک اپنے گھر میں جا کر بیٹھ رہے ہے اور لوگوں کو وعظ تصحیح کرنے اور تعلیم میں دینے میں لگ گئے۔ ماس وقت سے الحرسیاں بیت المال کے منی میں عبد اللہ بن مسعود نے حضرت عثمانؓ کی مالکت شرمن

کردی۔ جب حضرت عثمانؓ نے مرکز کی طرف سے قرآن مجید کے نفعے اطراف ملکت میں پھیجنے کی حکم شروع کی اور اس کی کتابت نبیدن ثابت کی زیرین تکمیلی مسلمانوں کی ایک جماعت کے ذمہ گھٹائی اور قرآن کے دیگر سخنوں کو جلانے کے احکامات جاری کئے تو قرآن کے نسخوں کے جلاسے پر لوگوں نے حضرت عثمانؓ کی مخالفت کی اور ان پر اعتراضات کئے، اس موقع پر عبداللہ بن مسعودؓ کی مخالفت مزید شدت اختیار کر گئی اور ان کی تقدیر حضرت عثمانؓ کے حق میں اور زیاد سخت ہو گئی۔ وہ ہر صورت کو لوگوں سے خطاب کرنے شروع ہے، اپنی تقریر میں وہ کہا کرتے تھے: "صادق ترین قول خدا کی کتاب ہے۔ اور سبتوں طرز عمل خدا کا طرز عمل ہے۔" بدترین امور وہ ہیں جنہیں اپنی طرف سے دین میں ایجاد کر لیا گیا ہو (یعنی ہمیں) اور دین میں نیا احتفاظ بھوت ہے۔ ہر ہفت گمراہی ہے اور ہر گمراہی کا شکنا جہنم ہے۔" ولید نے یہ سب پاہیں حضرت عثمانؓ کو لکھ لیجیں اور انھیں بتایا کہ عبد اللہ بن مسعودؓ آپ کی میبہ جملی اور آپ پر تقدیر کرتے ہیں۔ اور آپ کی کامدھا ایمیل کو قابل اعتراض گردانے میں حضرت عثمانؓ نے ولید کو لکھا کہ عبد اللہ بن مسعودؓ کو مدینہ پہنچ دیا جائے۔ چنانچہ عبد اللہ بن مسعودؓ کو مدینہ پہنچ دیا گیا۔ جب وہ کوفہ سے نکلے تو اہل کوفہ مہنایت اعرازو احترام سے ان کو چھوڑنے کے لئے کئے اور انتہائی گرم ہوشی سے انہیں امداد کیا۔ حضرت ابن مسعودؓ حب مدینہ پہنچے اور مسجد نبوی میں داخل ہوئے تو اس وقت حضرت عثمانؓ نے منبر رسول پر خطبہ دے رہے تھے۔ جب انھوں نے حضرت ابن مسعودؓ کو داخل ہوتے دیکھا تو لوگوں سے کہا: "لوگوں اپنہ سے پاس ایک چھوٹا سارینگ کر چلنے والا جاؤ رہا ہے جو اپنی خواک کو پاؤں تسلیے رہتا اور اس پر بول دیتا رہتا ہے۔" یہ سب کو ابن مسعودؓ نے کہا۔ "یہ ایسا نہیں ہے۔ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابی ہوں۔ جو جنگ پر اور بیعتِ رسول کے بعد رسول خدا کی رفاقت میں تھا۔" حضرت عائشہؓ نے آذان دی۔ اسے عثمانؓ آپ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے معاصاحب کو ایسا کہہ رہے ہیں؟ "اس کے بعد حضرت عثمانؓ کے حکم سے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو سختی کے ساتھ مسجد سے نکال دیا گی۔ انھیں زمین پر گاہیا گی جس سے ان کی پسلی ٹوٹ گئی، یہ دیکھ کر حضرت علیؓ کھڑے ہوئے اور حضرت عثمانؓ کو اس حرکت پر ملامت کی اور کہا: "آپ ولید کے کہنے میں اگر ایک صاحبِ رسول اللہ کے ساتھ یہ سلوک کر رہے ہیں؟" حضرت عثمانؓ نے جواب دیا۔ "یہ نے یہ کچھ ولید کے کہنے پر ہی نہیں کیا بلکہ میں نے زبید بن کثیر کو سمجھا تھا اور اس نے اپنے کافلوں سے فدا کر عبد اللہ بن مسعودؓ میرے ٹوٹنے کو مباح قرار دیتے ہیں۔" حضرت علیؓ نے کہا: "زبید تھا ناقابل اعتبار آدمی ہے۔" پھر حضرت علیؓ نے حضرت ابن مسعودؓ کو اٹھوا کر ان کے گھر پہنچا دیا۔

حضرت عثمانؓ نے اسی پر بس نکیا۔ بلکہ انہوں نے حضرت ابن مسعودؓ کا وظیفہ بھی بند کر دیا اور انھیں مدینہ شریفہ میں نظر بند کر دیا۔ حضرت ابن مسعودؓ نے مجادلہ میں شامل ہو کر شام چانا چاہا، مگر حضرت عثمانؓ نے اجازت دیئے

سے انکار کر دیا۔ کیونکہ ان سے مردان نے کہہ دیا کہ اس شخص نے کوفہ کو آپ سے برگشته کر دیا ہے اب آپ اسے یہ موقع د دیں کہ وہ شام کو بھی آپ سے برگشته کر دے۔

بیوی صوت ابی سعوڈ حضرت عثمانؓ کی مخالفت لئے کوفہ سے مدینہ منتقل ہو گئے۔ وہاں کوئی دو تین برس تھیں رہے اور اس مخالفت کو پھیلاتے رہے۔ اسی اشادہ میں ان کی موت واقع ہو گئی۔ راویوں کا بیان ہے کہ مرض الموت میں حضرت عثمانؓ ان کی عیادت کے لئے گئے تھے۔ بالعکس کا باتوں میں رادی یا ہم مختلف الرائے ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے ابی سعوڈ سے منورت چاہا۔ اور دفعہ نے یا ہم راضی ہو کر ایک دوسرے کے لئے دعائے مغفرت کی۔ چنانچہ جب ابی سعوڈ فوت ہوئے تو ان کی نمازِ جنازہ حضرت عثمانؓ ہی نے پڑھا۔ دوسرے گردہ کاغذیاں ہے کہ جب حضرت عثمانؓ عیادت کو آئے تو ابی سعوڈ اسے اچھی طرح پیش نہ آئے حضرت عثمانؓ نے پوچھا "کیا تکلیف ہے؟" ابی سعوڈ نے کہا "میرے گناہ میری تکلیف ہیں"۔ حضرت عثمانؓ نے پوچھا "آپ کیا چاہتے ہیں؟" ابی سعوڈ نے کہا "رجستِ خداوندی"۔ حضرت عثمانؓ نے کہا "آپ کا ذلیفہ پھر سے جاری کر دوں"۔ ابی سعوڈ نے کہا "جس میں وقتِ فروخت تھی۔ آپ نے رک لیا۔ اب جب فروخت نہیں تو جاری کر رہے ہیں"۔ حضرت عثمانؓ نے کہا "وہ آپ کے اہل و عیال کے کام آئے گا"۔ ابی سعوڈ نے کہا "ان کی روزی خلکے ذمہ ہے"۔ حضرت عثمانؓ نے کہا "اے ابو عبد الرحمن میرے لئے خدا سے مغفرت کی دعا فرمائیں"۔ ابی سعوڈ نے کہا "میں خدا سے دعا کر تاہوں کر وہ آپ سے میرا انتقام لے"۔

راویوں کا بیان ہے کہ جب حضرت عثمانؓ چلے گئے تو حضرت ابی سعوڈ نے یہ وصیت کی کہ وہ ان کی نمازِ جنازہ نہ پڑھیں چنانچہ ابی سعوڈ کوت ہوئے تو حضرت عثمانؓ نے کوئی نہ خبر دی۔ حضرت عمارؓ بن یاسرؓ نے نمازِ جنازہ پڑھائی اور انہیں دفن کر دیا گیا۔ اگلے روز جب حضرت عثمانؓ ایک نئی قبر کے پاس سے گندے تو پوچھا "یہ کس کی قبر ہے؟" انہیں بتایا گیا کہ یہ ابی سعوڈ کی قبر ہے اس پر حضرت عثمانؓ کو غصہ آگیا اور کہا "جسے نہر دیئے بغیر ہی تم نے انہیں دفن کر دیا"۔ چنانچہ حضرت عمارؓ نے بتایا کہ ان کی وصیت تھی کہ آپ ان کی نمازِ جنازہ نہ پڑھیں۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے اس بات کو دل میں رکھا۔ اور یہ بھی حضرت عمارؓ کے خلاف حضرت عثمانؓ کے غیظ و غضب کا ایک سبب تھا۔

ظاہر ہے کہ یہ کہانی من گھڑت اور مصنوعی ہے۔ حضرت ابی سعوڈ کی سیرت کے شایانِ شان ہی بات ہے کہ وہ حضرت عثمانؓ کو معاف کر دیتے اور ان کے لئے دعائے مغفرت کرتے کیونکہ ابی سعوڈ کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے والے صحابہ کا قول یہ ہے کہ ابی سعوڈ خوش اطواری، خوش خونی اور خوش سلوکی میں رسول خدا صلی اللہ علیہ سے بہت زیادہ

مشابہ تھے، مزید بھائی اب مسعودؑ ان اشخاص میں سے تھے جو سب سے زیادہ قرآن پڑھنے والے اور قرآن پر عمل کرنے والے تھے۔ لہذا، یہ نہیں ہو سکتا کہ حضرت اب مسعودؑ نے تمام تھے عزوجل کا یہ قول سن پڑھا ہے۔

وَلَئِنْ صَبَرْتَ وَعَفَّتَ لَيْلَةً ذَالِفَ لَيْمَنْ عَنْ مِنْ الْمُؤْسِ (۱۰۰) ۔

(اور) جس نے صبر و استقلال سے کام لیا اور دوسرے کی کمزدی کو ڈھانپ دیا تو یہ ہے۔  
صلیم ارادے اور بہت کام ہے۔

اس لحاظ سے اب مسعودؑ کے شایان شاندی ہے کہ انہوں نے صبر کیا ہو گا اور عفو سے کام لیا ہو گا، اور بہت فاد لوں اور فضیلی کو ترجیح دی ہو گی۔

## حضرت ابوذر غفاریؓ

حضرت ابوذرؓ کا تعلق بنی کنانہ کی شاخ غفار سے تھا۔ وہ عہدِ حاصلیت میں لوگوں سے کنارہ کش رہے تھے، اپنے اپنے اس اندیزہ نہیں کے سب سے دردشیں معلوم ہوتے تھے۔ ایک پرعددہ مکہ میں آئے وہاں رسول ﷺ کی بات کچھ باتیں کہاں میں پڑیں۔ اشتیاق ملائکات کشاں کشاں لے گیا۔ ملائکات ہمیں اپنے کچھ سنبھلیں۔ اور صلیل ہو گئے۔ اس کے بعد مکہ میں زیادہ دیر نہ ٹھہرے۔ بلکہ اخیرت کی ہجرت مدینہ کے بعد خود بھی ہجرت کر کے اپنے سے مدینہ میں جانے سے اس اعتبار سے آپ پہلے سہل اسلام قبول کرنے والوں میں سے تھیں اور ان بندگوں میں سے ہیں جنکی رسول خدا ہبہت پاچھتھے اور جن کی آپ بہت زیادہ تعریف فرماتے تھے چنانچہ آپ فرمایا کرتے تھے۔

مَا أَفَلَّتِ الْغَدَرُ لَوْلَا أَنْظَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ جَنَّاتِهِ مِنْ لَهَادِهِ  
ذینَ كَادُوا مِنْ نَبِيِّ نَبِيِّوْزِي کے سایہ مکے کوئی فروجِ ملکا اسے زیادہ صاف گواہ بے ہاں نہیں ہوا۔

اسی طرح آپ یہ بھی ارشاد فرمایا کرتے تھے :-

يَبْعَثُ اللَّوَّاهُ أَمْثَلَهُ فَهُنَّا  
ابوذرؓ تھا ایک امتحت کی شکل میں اٹھایا جائے گا۔

حضرت ابوذرؓ کہا کرتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکم دیا تھا کہ جب مدینہ کی آبادی پڑھ کر مقام سلع مک پہنچ جائے تو مدینہ کو خیر لاؤ کہہ دینا۔ وہ عہدِ ابو بکرؓ و عمرؓ اور آفاذ خلافت عثمانؓ میں مدینہ میں رہے پھر انہوں نے دیکھا کہ آبادی سلع تک پہنچ گئی ہے۔ لہذا، انہوں نے حضرت عثمانؓ سے شام کی طرف بارا بوجہاد ہجرت کر جانے کی اجازت چاہی۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ عہدِ پڑھنے ہی میں شام پہنچ گئے تھے۔ اور وہاں کے سرکاری دفاتر کے حبڑیں ان کا اندراج تھا۔

حضرت الہدیہؓ مجع کے لئے آتے تو مدینہ کی نیارت بھی کرتے۔ اور حضرت عثمانؓ سے کچھ وقت بعد نہ رسولؐ کی بھائیت میں مظہری کی اجازت طلب کر لیتے اور حضرت عثمانؓ اپنیں اجازت دے دیا کرتے، ایک روز حضرت الہدیہؓ کیارکیتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ مروان بن حکم کو بہت ساندوال اور اس کے بھائی حادث بن حاکم کو تین لاکھ درہم فراہم ہے ہیں اسی طرح کو حضرت یہ بھی دیکھا کہ وہ حضرت زید بن شامت النصاریؓ کو ایک لاکھ درہم عطا کر رہے ہیں اپنی یہ بخشش قابل اعتراض معور ہوئی ان کی نظر میں بخشش کی یہ مقدار بھی بہت زیادہ بھتی۔ چنانچہ حضرت الہدیہؓ سے نہ رہا گیا اور انھوں نے کہا ” دولت جمع کرنے والوں کو عذاب دوزخ کی بشارت دے دو“ اور ساتھ یہ آئیہ کریمہ تلاوت کی۔

وَالَّذِينَ يَكْبَرُونَ الْلَّاهُ أَعْلَمُ وَالْفِتْنَةُ فَلَا يُنْتَقِدُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُوهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (۱۷۷)۔

ادھر وہ بُر سونے چاندی کے ذخیرے جمع کر رکھتے ہیں اور اسیں راو خدامیں حشرپ نہیں کرتے انہیں اتنا عذاب کی بشارت دے دو۔

مروان نے حضرت الہدیہؓ کے اس قول کا شکرہ حضرت عثمانؓ سے کیا۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے ان کے پاس اپنا ملازم بھیج کر رہیں ایسی بالوں سے منع کیا۔ اس پر حضرت الہدیہؓ نے کہا: ”کیا حضرت عثمانؓ مجھے کتاب اللہ کی قرامت اور حکم خداوندی کی نافوایں کرنے والوں کی بھتیجی سے منع کرتے ہیں؟“ حضرت عثمانؓ ناماض ہو جائیں اور خدامانی سے ہے تو یہ بات مجھے زیادہ عزیز ہے۔ پہبخت اس کے کہ حضرت عثمانؓ راضی ہوں اور خدامانی من ہو جائے۔“ حضرت عثمانؓ نے ان کے ہارے میں حمل سے کام لیا۔ لیکن حضرت الہدیہؓ اپنی تشقیب و تقصیر پر باصرہ قائم ہے۔ ہتھیار و قنالہت کی بدستور دعوت دیتے رہے۔ اور بال و دولت کی ذخیرہ اندوزی کے خلاف متواتر گوں کو متنفر کرتے رہے۔ یہاں تک کہ ایک روز جب وہ حضرت عثمانؓ کے پاس بیٹھتے تھے اور دہان کعب الاحرار بھی موجود تھا تو اشانے گھٹکوں میں حضرت عثمانؓ نے پوچھا ”کیا امام کے لئے بیت المال سے اس شد طریقہ قرض لینا چاہئے کہ جب ہاتھ کھلا ہو تو والپس کر دے؟“ کعب الاحرار نے کہا ”میرے غیال میں تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔“ یہ میں کہ حضرت الہدیہؓ کو فتحہ آگیا اور کعب سے کہا ”اسے یہودی نادے ایکاں ہمیں ہملا دیں سکھاتے ہو۔“ حضرت عثمانؓ اس پر فقہب ناک ہوئے اور انھوں نے حضرت الہدیہؓ کو حکم دیا کہ وہ شام چلتے جائیں۔ یعنی دیگر بادی بیان کرتے ہیں کہ حضرت الہدیہؓ حضرت عثمانؓ سے کہہ رہے تھے کہ وہ لوگ جو زکر لائق ہے ہیں اپنیں صرف اداہیں نہ کرہے پھری اکتفا نہ کرنا چاہیئے، بلکہ انھیں چاہیئے کہ وہ بھجوں کو کھانا کھالائیں سائل کو خیرات دیں اور بہساںوں سے سلوک کریں۔ یہ سئن کہ کعب الاحرار نے کہا: ”جس نے فریضہ ادا کر دیا وہ سکد و شہ مہوگی۔“ اس پر الہدیہؓ نے کعب کی

دست و زبان سے خاصی تواضع کی۔ اس نے حضرت عثمانؓ نے اخین حکم دیا کہ وہ اپنے شام کے دفتر سے ملحق ہو جائیں۔ کوئی صورت بھی ہو بہر حال حضرت ابوذرؓ شام چلے گئے لیکن وہاں بھی وہ زیادہ دیر نہ مٹھر سکے۔ انہوں نے شام میں بھی وہی کچھ کہنا شروع کیا جو مدینہ مشریق میں کہا کرتے تھے۔ علاوہ ازیں حضرت معاویہؓ کے نہت سے اقدامات پساعتراضات اٹھانے شروع کر دیئے، انہوں نے حضرت معاویہؓ کے اس قول کی تردید کی کہ بہت المال کامال خدا کامال ہے اور کہا کہ وہ مسلمانوں کامال ہے۔ انہوں نے امیر معاویہؓ کے تعییر خضراء پر بھی انتراضات کئے۔ اور کہا "اگر تم نے اسے مال مسلمین نے تعییر کیا یا ہے تو غیانت کی ہے اگر اپنے مال سے نمیر کرایا ہے تو فضول خری کا ارشکاب کیا ہے"۔ حضرت ابوذرؓ بھی کہا کرتے تھے: "اعذیاء کو فقراء کے حقوق لفٹ کرنے سے ڈستے رہنا چاہیے"۔ لوگ حضرت ابوذرؓ کے گرد جمع ہو جایا کرتے تھے۔ ان کے ارشادات گوشیں تو جو سے سنتے اور ان کی دعوت قبول کرتے تھے۔ حتیٰ کہ امیر معاویہؓ کو اس دعوت سے اپلی شام کے بگشہ ہو جانے کا خطرہ دامنگیر ہو گیا۔ چنانچہ انہوں نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں شکایت نامہ ارسال کیا جو حضرت عثمانؓ نے جواباً تحریر کیا ابوذرؓ کو سخت بے پالاں سواری کے ذمیعہ مدینہ ہمیج دیا جائے۔ حضرت معاویہؓ نے تعییلاً بڑی درستی دے بے مردتی کے ساتھ اخین مدینہ کی طرف روانہ کر دیا۔ مدینہ پہنچنے پر وہاں بھی انہوں نے اپنی تبلیغ جاری رکھی اور یہ کہتے رہے کہ اصحاب نہ کو ان آتشیں سلاخوں کی بشارت دے دو جوں سے ان کی پیشانیاں پہنچواد۔ پہنچیں دائی جائیں گی۔ ساتھ ہی وہ حضرت عثمانؓ پر بھی طعن و اعراضات کرنے لگ گئے کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کے مال میں آنہاڑہ تصرف شروع کر دیا تھا۔ نوع افراد کو فاعل بنا رہے تھے اور طلاقاعد فتح مکہ کے موقع پر معاف رہیے ہوئے مغلوبین کے فرزندوں کو مناصیبیں حاصل کر رہے تھے۔ میہان تک کہ ان بالوں سے حضرت عثمانؓ نیک آگئے۔

اس کے بعد جو کچھ ہوا، راوی اس کے بارے میں مختلف الراءتی ہیں۔ کوئی یہ کہتا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت ابوذرؓ کو حکم دیا کہ وہ مدینہ سے نکل جائیں اور وہ بہال چاہیں جا کر مقیم ہو جائیں۔ البتہ شام، کوفہ،بصرہ اور سکمیں اقامت گریں ہونے سے منع کر دیا۔ حضرت ابوذرؓ نے "ربذہ" کو منع کیا اور حضرت عثمانؓ نے اسہیں وہاں مقیم ہونے کی اجازت کی دی۔ چنانچہ حضرت ابوذرؓ نہادیم مرگ رنبہ ہی میں مقیم رہے۔ دوسرے گروہ کا بہلیں ہے کہ ربذہ کا انتساب حضرت ابوذرؓ نے خود نہیں کیا تھا بلکہ حضرت عثمانؓ نے شہر پر رکھتے ربذہ کی طرف نکال دیا تھا۔ لہذا، وہ وہاں مقیم رہے حتیٰ کہ مرگ غربت نے اسہیں قید حیات سے بجات دلائی۔ ان کی اہلیہ مختصرہ کے پاس ان کے دفن کے لئے بھی کچھ نہ تھا۔

ان کے دفن کا انتظام اپلی عراق کی ایک جماعت نے کیا جو صحیح یا غزوہ کی نیت سے اتفاقاً وہاں سے بگر رہی تھی حضرت عثمانؓ کو جب حضرت الجدؓ کی موت کا علم ہوا تو ان کے لئے دعائے مغفرت کی۔ اوسان کے اہل و عیال کو اپنے اہل دمہاں میں شامل کر لیا۔

حضرت عمار بن یا سرخ نے حضرت الجدؓ کی اس مسکنت پر ریخ و قلقل اور رسم وہر یافی کا اٹھا کر کیا جس کا مطلب ہے حضرت عثمانؓ نے یہ لیا کہ عمار امہیں حضرت الجدؓ کی جلاوطنی پر ملامت کر رہے ہیں۔ لہذا، حضرت عثمانؓ حضرت عمارؓ سے ناراضی ہو گئے اور حکم دیا کہ وہ بھی جلاوطن ہو کر رہہ چلے جائیں۔ حبیب حضرت عمار بنہ جانے کے لئے تیار ہو گئے تو ان کے حبیب بنو نخودم کو طیش آگیا۔ حضرت علیؓ بھی غصب ناک ہو گئے اور حضرت الجدؓ کی جلاوطنی پر حضرت عثمانؓ کو بڑا جھلکا کرنا نیز حضرت عمارؓ کے پاسے میں باز رہنے کی ہدایت کی اس موقع پر دونوں بنو گوں میں حبیب پر بھی بھوکتی جائی کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت علیؓ سے کہا آپ حضرت علیؓ سے افضل نہیں ہیں۔ آپ بھی اس سے کم جلاوطنی کے متعلق نہیں۔ چنانچہ حضرت علیؓ نے دعوت مہاندست دیتے ہوئے کہا "آپ کی رضی ہو تو یہ بھی کر دیکھیں"۔ یہ دنگ دیکھ کر بہادرین اسے اور انہوں نے بھی حضرت عثمانؓ کو ملامت کی اور کہا "جب بھی آپ کسی سے ناراضی ہوئے ہیں تو اسے جلاوطن کر دیتے ہیں۔ یہ کوئی مناسب اقدام نہیں ہے۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ باز آگئے اور حضرت عمارؓ یا حضرت علیؓ سے کوئی تعریف نہ کیا۔ جیسا کہ آپ نے دیکھا حضرت الجدؓ کی مخالفت کا تعلق بنیادی طور پر نظام اجتماعی کی وجہ سے تھا۔ وہ اس بات کو ناپس کرتے تھے کہ دولت اسناڈ دولت ہو جائے کہ سوتے چاندی کے انبار لگانے لگے اور غریب اتنا غریب ہو جائے کہ اس کے پاس خرچ کے لئے بھوپلی کوڑی نہ ہے۔ سچرہ اس امر کو بھی ناپس کرتے تھے کہ امام مسلمانوں کا مال بلا استحقاق دولت مندوں کو عطا کر کے اخیں دولت مندوں کو محتاج تربناد سے اخیں یہ گوارا نہ کیا کہ سعادت کا معتبر دلائیں دو گوں کو بنایا جائے۔ اس کی مزوفت نہیں یا اس مال کو عوام کی رفاه و بہبودی کے علاوہ کسی اور کام پر خرچ کیا جائے۔ علاوہ ازیں وہ غلیظ کوہر گز اس بات کا تقدار نہ سمجھتے تھے کہ اخیں شقید سے روکے یا اعتراض اٹھانے پر منزرا سے۔ اخیں رضاۓ الہی جو غصب سلطانی کی مسلطیم ہواں رضاۓ سلطانی سے زیادہ محظوظ تھی جو غصب الہی کی مستوجب ہو۔

پھر الجدؓ کی مخالفت پیچیدہ تر ہو کر سیاسی شکل اختیار کر گئی۔ انہوں نے غلیظ اور گورنمنٹ کو مال مسلمین کے ناحق صرف کرنے پر ملامت کرنے پر بس شکل بدل کر تحریری اور معرفی کے پاسے میں بھی حضرت عثمانؓ کی سیاست پر گرفت کرتے اور نوجوانوں اور طلقاوے کے بیٹوں کے انتخاب پر انگشت نہائی کرنے لگے گئے۔ لیکن اس تمام مخالفت اور شقید کے باعث نہ حضرت الجدؓ نے علیم بناudت بلند کیا اور نہ اطاعت سے دست کش ہوئے نہ انہوں نے غلیظ کی

مناقب اس کی طرف سے کسی پہچانی جانے والی تکلیف کی کبھی مدافعت کی، حضرت ابوذرؓ کی مخالفت سلبی تھی جو شدید ترقید اور چیختے والی سخت شیعیت پر مخصوص تھی۔ یہی باغثت ہے کہ جب انھیں شام جانے کا حکم دیا گیا تو وہ شام چلے گئے۔ رہنڈہ کا حکم ملا تو وہ رہنڈہ چلے گئے۔ اور یہی کہتے رہے کہ مجھے تو اطاعت کا حکم دیا گیا ہے۔ خواہ میر امیر کوئی ناک کٹا ہوا علامہ ہی کیوں نہ ہو۔— جو لوگ یہ چاہتے تھے کہ حضرت ابوذرؓ ابھالی مقابلہ میں ان کی قیادت کریں۔ انھیں وہ یہ جواب دیا کرتے تھے کہ اگر حضرت عثمانؓ مجھے کسی اور پنچے کھجور کے تنے سے لشکاریں تب بھی میں نافرمانی نہیں کر دیں گا۔

گویا حضرت ابوذرؓ یہ اپنا جائز حق سمجھتے تھے کہ امکانی حد تک مخالفت کرتے رہیں لیکن یہ کچھ وائرٹہ اطاعت میں رہ کر امام کی بغاوت سے بچتے ہوئے کریں۔

## اکیسوال باب

# حضرت عمر بن کاٹر

حضرت عمر بن یاسر فرمادیا کہ مکہ میں سے تھے، ان کے والد یا صدرخانی النسل اور ہمی خزوفم کے حدیث تھے۔ والد مسیتہ پری خزوفم کی ہاندیلیں میں سے تھیں جو حضرت مہارا حضرت صہیب ش کے ساتھ رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے اور اس کی خدمت کیلئے اس وقت تکمیل ہوئی تھے ان کی تسلیم کوہ نوچیتیش تھی۔ والد کے سلام لئے کے بعد ان کے والدین بھی مسلمان ہوئے تھے۔ اس پر قریشی اس پریس تھاندلوں کو حکمیتیں پہنچانے لگے، حضرت عمر کو کبھی پڑھوئی دسمب میں مکملی مرتضی زین پر لٹایا جاتا اور کبھی اس سے جلوایا جاتا۔ قریشی اشیں مبتلا میں ضاب کرتے اور کہتے کہ اس وقت تک معاون شکریں مگر جیسکیں کہ تھیں جنہیں کہا جاتا تھا کہ وہ ہمہ سے بہتر کی تعریف نہ کر سکد۔

حضرت عمر بن یاسر فرمادیا کہ تم کے حسن و نیکیوں کی بہتر نہیں تھیں۔  
ان فوائد کا فحش

فکر و حکمیں قائم ہیں بخدا

خدشے فرو جل نے قرآن مجید میں حضرت عذیز کے نام سے ہیں کہیں آیات ۷۷ تا ۷۹ کی جو حسن و نیکیوں کی اور ملک کے حاصلہ نہ کر سکتے تھے۔ آئیں۔ اس پر اسلام کے والدین پریس کو اس کا ساتھ اچھے جیب کیں ان کے پاس سے الیس ملت یہیں گزستے کہ ان کو تکلیفیں دی جا رہیں ہوں تھیں پر قسم کا اظہار نہ ملے تھے ان کے لئے مضرت کی دعا کرتے تو اہمیت ہوتی کی بشارت دیتے۔ جتنی کہ ایک روز آپ نے نبیلیا: اللہم اغفر لِاَبِنِي سَعْدَ فَلَعْنَتُ الَّذِي خَاتَمَ بَنِي اَمْرَمَانَ بَنِي اَسْرَارِ مضرت فرما، اور تو نے ایسا کہ دیا ہے جو حضرت عمر نے پہلے جیشہ اور پیر مدنیہ کی طرف ہجرت کی۔ وہ پہنچے شخص تھے جنہوں نے مکہ میں لپٹے گھر میں نماز کی جگہ بنا کر دہان نماز ادا کی۔ سجدہ نبوی کی تعمیر میں بھی آپ نے بطریق حسن مشارکت کی۔ ہر مسلمان ایک ایسی ایمٹی اسٹھان تھا اور حضرت عمر نے دو دو ایمٹیں اٹھاتے تھے۔ اور نہیں پری نامہ جاری تھا: "نحن

الملمون مبنی المساجد" "مولیٰ خدا بھی اس نعمتے کا آخری حصہ "المستاجل" ان کی آواز میں آواز لٹا کر دہراتے جاتے تھے۔ اسی طرح خندق کھولے میں بھی حضرت عمار نے بہت بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ یہاں تک کہ خود جناب رسالت کب صلی اللہ علیہ وسلم ان کے جسم سے گزر جھاڑتے تھے جنگ بدر واحد اور ذیگر تمام معکول میں بھی دو نبی اکرمؐ کے شاہین بٹا نہ شرک رہے جنگ بیان میں انتہائی بے جنگی کے ساتھ رہے۔ اس روز بعض مسلمانوں نے انھیں ایک چٹان پر کھڑے یہ اعلان کرتے دیکھا۔ اسے مسلمانوں بکیا تھم جنت سے بجا گئے ہوا۔

حضرت عمرؓ نے انھیں پورے صوبہ کوفہ کا گورنمنٹر کیا اور ان کے ساتھ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو بیت المال کا میں اور حضرت خدیجہ بن الیمانؓ کو کوفہ شہر کا حاکم متعین کیا۔ ان تینوں کو ایک بھی طور پر میرے بطور راتب ملکی تھی۔ جس میں نصف حضرت عمار کا اور عبد اللہ اور خدیجہ وصی اللہ عنہما میں سے ہر ایک کا چوتھائی حصہ ہوتا تھا۔ جب حضرت عمرؓ نے انھیں کوفہ سے معزول کیا تو پوچھا۔ "ہمارے معزول کے حکم پر آپ نے بُر لون ہیں ہنا یا؟" حضرت عمارؓ نے جواب دیا۔ "اب جب آپ نے یہ بات پوچھنی ہی تو پھر تائی دیتا ہوں، جب آپ نے مجھے گورنمنٹر کیا تھا اس وقت بھی مجھے یہ باماتھا نہ بُر لگا لانا اور جب آپ نے معزول کیا تو اس وقت بھی مجھے رُجھ ہوا۔"

حضرت عمارؓ نے بھی دوسرے مسلمانوں کے ساتھ حضرت عثمانؓ کی بعیت کر لی۔ لیکن جلد ہی واقعات نے ایسا لشکر اختیار کر دیا کہ حضرت عمارؓ حضرت عثمانؓ کے شرید مخالف ہو گئے۔ وہ مسلسل ان پر اعتراضات اور توقیدیں کرتے رہے۔ عاشی کو ایک روز جب لوگوں میں چرچا ہوا کہ حضرت عثمانؓ نے بیت المال سے ایک ہیرانکال کر اپنے گمراہوں میں سے کسی کے لئے زیور بنا دیا تو لوگ طیش میں آگئے اور انھوں نے حضرت عثمانؓ کو اس کارروائی پر طامت کی۔ اس پر حضرت عثمانؓ غضب ہاک ہو گئے۔ اور لوگوں کو خطاب کر کے کہا۔ "ہم اپنی مزدیسیات اسی مالِ فہیمت سے پوری کریں گے خواہ بعض لوگوں کو کتنا ہی ناگوار کیوں شگر رہے؟" اس پر حضرت علیؓ نے کہا۔ "اگر ایسا کیا گیا تو آپ کو دک کر دیا جائے گا اور آپ کے اور بیت المال کے درمیان آڑکر دی جائے گی۔" حضرت عمارؓ بن یاس سمنے کہا۔ "میں خدا کو گواہ کر کے کہتا ہوں کہ میں اس امر پر پاہدار ناپسندیدیگی کرنے والوں میں سرفہرست ہوں" جو با حضرت عثمانؓ نے کہا۔ "لے چاکر زادے میرے سامنے پر گستاخی؟" اس کے بعد حضرت عثمانؓ نے انھیں گرفتار کر دیا۔ جب حضرت عمارؓ کو حضرت عثمانؓ کے پاس لا یا گیا تو حضرت عثمانؓ نے انھیں اتنا پیٹا کر دے بے ہوش ہو گئے۔ لوگ انھیں اٹھا کر امام المومنین حضرت اسماعیلؓ

کے گھر سے گئے۔ دن کا ہاتھ حصہ بھی بے ہوشی میں گزرا۔ چنانچہ ظہرِ عصر اور مغرب کی نمازِ قضاہ ہو گئی جب ہوشی میں آئے تو وہ صوکی اور نماز پڑھی اور کہا "الحمد للہ یہ پہلا موقع نہیں کہم نے راوی خدایم تکلیفیں پرداشت کی ہوں" کہا جاتا ہے کہ حضرت ام سلمہؓ یا حضرت عائشہؓ نے سرورِ کوئی نے کچھ موسے مبارک، پکڑے اور پالپوش نکال کر کہا۔ یہ رسولؐ خدا کا کپڑا۔ بال اور پالپوش ہیں جو بالکل تارہ ہیں ان میں کچھ کہنگی کے آثار نہیں ہوئے اور ابھی سے تم لوگ ان کی سنت کو متعطل کرنے لگ گئے ہو" اس پر لوگوں نے شور چا دیا۔ حضرت عثمانؓ کی حالت دیگر لوگ ہو گئی اور ان کی سمجھ میں نہ آیا کہ وہ کیا کہیں۔

حضرت عمارؓ نے ایک بار پھر دوسرے صحابہؓ کے ساتھ ایک خطکی تحریر میں شمولیت کی جو حضرت عثمانؓ کے نام لکھا گیا تھا جس میں انہوں نے حضرت عثمانؓ کو ملامت و نصیحت کی تھی، حضرت عمارؓ نے حظ لے کر حضرت عثمانؓ کے پاس آئے اور اس کا ابتدائی حصہ پڑھ کر سنایا۔ حضرت عثمانؓ نے انہیں گالیلی دیں۔ اور لاتیں ماریں ان کے پیروں پر چھپی موزے تھے، حتیٰ کہ ایک لات لگانے کی وجہ سے حضرت عمارؓ کے پیٹ کا پہ دھپٹ جانے کی وجہ نتھیں کی بیماری ہو گئی، حضرت عمارؓ پورا ہے اور صنیعت تھے۔

حضرت ابن مسعودؓ اور حضرت ابو ذئبؓ کے پاسے میں حضرت عمارؓ کا موقف ہم پہلے بیان کر پکھے ہیں۔ یہ بھی قبلہ نہ کیا جا پکھا ہے کہ حضرت عثمانؓ حضرت عمارؓ کو جلا دلن کرنے کا ارادہ کر پکھے تھے لیکن پھر باز آگئے، بہر صورت یا امر واقع ہے کہ حضرت عمارؓ حضرت عثمانؓ کے شدید ترین مخالفت سب سے زیادہ ان کو بد نام کرنے والے ان کے خلاف سخت طعن و تشنیع کرنے والے تھے۔ حضرت عثمانؓ کی مخالفت میں وہ میاہ مود صحابہ کرام کے بھی شریک تھے اور مددیہ کے فوارد نایبین کے بھی۔ یہی باعث ہے کہ انہیں اس نام میں بار بار تکالیف کا سامنا کرنا پڑا۔

یہ تھے وہ لوگ جو مددیہ میں مخالفین کے سرخیل تھے۔ آپ نے دیکھ دیا کہ وہ سب کے سب صحابہؓ کیارا دعویٰ میں مہاجرین میں سے تھے۔ یہی انصار تروہ اس مخالفت میں اس لئے پیش پیش نہ تھے کہ وہ حکومت سے بے تعلق کر دیئے گئے تھے۔ تاہم دیگر عالم کی طرح وہ بھی اس مخالفت میں حصہ لیتے تھے، ان میں بھی اعتراض کرنے والے وقتاً فوراً اعتراض کرتے رہتے تھے۔ جیسا کہ زیادابیاضنی کے عبید اللہ بن عمرؓ کے پاسے میں کہے ہوئے اشعار سے معلوم ہوتا ہے جو ہم نے پہلے میں کہے ہوئے ہیں۔ انصار کی اکثریت حضرت عثمانؓ کے خلاف تھی۔ ان میں بہت کم حضرت عثمانؓ کے حمایتی تھے۔ ان میں سب سے مقدم زید بن ثابت۔ کعب بن مالک۔ اور حسان بن ثابت تھے۔ انصار کے سربراہ دوہ حضرات کبھی بھی حضرت عثمانؓ اور ان کے معارضین کے ماہین شالشی کی کوششیں کرتے رہتے تھے۔ جیسا کہ

آئینہ صفات میں آپ محمد بن سالم کی مصلویں اور حضرت عثمانؓ کے ماہین ہائلی کا تذکرہ دیکھیں گے۔ حضرت عثمانؓ کے دور میں مدینہ میں خالفت و اعتراضات کی ایک عمومی خفیہ رونگھی چل پڑی تھی جس کے متعلق یہ معلوم نہیں ہوتا تھا کہ وہ چلی کہاں سے ہے۔ لیکن عالم میں اس کا چرچا پھر جاتا تھا۔ مثلاً جب حضرت عثمانؓ نے مسجد نبوی کی توسیع کی تو لوگ کہہ رہے تھے رسول اکرمؐ کی مسجد کو توسیع دے رہے ہیں لیکن آپؐ کی سنت کی فکر نہیں کرتے۔ یا مثلاً جب مدینہ شریف میں کبوتر دل کی کڑت ہو گئی اور لوگوں نے ان کو نشانہ بنانا شروع کیا تو حضرت عثمانؓ نے لوگوں کو بغیر ذبح کئے کبوتر مارنے سے محنت ب رہنے کی بہایات دیں اور ایک آدمی کو اس سہر پر متعین کیا کہ وہ لوگوں کو کبوتر دل کا نشانہ بنانے سے روک دے۔ اس موقع پر یہ کلمات زبان زدہ عام تھے۔ ”کبوتر دل کو تو ذبح کرنے کا حکم دیتے ہیں۔ لیکن رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے جسے نکال دیا تھا اسے پناہ دے رہے ہیں۔“ یہ اشارہ حضرت عثمانؓ کے حکم بن الی العاص اور اس کے بیٹوں کو پناہ بخشنے کی طرف تھا۔

میرا خیال ہے کہ میں نے آپؐ کے سامنے حضرت عثمانؓ کے دعوے کے لوگوں نے یہ اطراfat ملکت اور مرکزی خالفت کے ان حالات کا تقریباً پورا پورا نقشہ کیا ہے۔ جب کہ حادثات رونما ہو رہے تھے۔ اور اب یہ بات مشکل نہیں ہیں کہ ہم براہ راست ان حادثات کا جائزہ لیں۔ لہذا، اب ہم ان واقعات و حادثات کو قدیم مورخین کی آراء کے ساتھ پیش کرتے ہیں اور بعد ازاں، ہم ان پاپنا تصریح کریں گے اور اس مسئلہ میں حتی المقادیر ہم احتیل، حق اور صواب کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑ دیں گے۔



## بائیسوال باب

# حضرت عثمانؑ کی مخالفت کے ابنا

**سلسلہ فتوحات حسپت ساتھ بلا اختلاف جاری تھا** | ہم سب سے پہلے یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ قد ملا میں سے

ہے انہوں نے فتوحات کے مبنی میں کوئی تنقید و اعتراض نہیں کیا۔ معلوم ہوتا ہے کہ جگہ سیاست اسی نوع پر جاری رہیں ہے پر حضرت عمرؓ کے عہد میں جاری تھی اور جس پر کار بند رہتے ہیں کہ حضرت عثمانؑ نے خلیفہ منصب ہر نے کے بعد ایک خط کے ذریعہ جو قبیل ازیں مددخ کیا جا پکا ہے اپنے سپہ سالاروں کو بھایت کی تھی۔ وہ لوگ جو عہد عثمانؑ کی تاریخ فتوحات کا بغور مطالعہ کرتے ہیں ان پر واضح ہو جاتا ہے کہ ان کے عتال و قادر نے میان جنگ میں مردانگی کے عوام جو ہر رکھتے اور اس سلسلہ میں اپنی سالیقہ روایات کو برقرار رکھا، بعض اصلاح اور صوبہ جات جو حضرت عمرؓ کے درمیں فتح ہوئے ایسے ہی تھے جہاں بغاوت ہو رہی تھی یا بغاوت کے آثار پائے جا رہے تھے اور ان کے گورنر اور فوجی کمانڈروں نے بڑی چاہکدستی سے اکٹھ اوقات جنگ کے ذریعے اور کبھی محض اظہار قوت و شوکت سے مردوب کر کے اپنی اطاعت پر بخوبی کر لیا۔ جب حضرت عمرؓ نے اپنے مکمل طور پر مفتوح نہ ہو پایا تھا۔ ابھی کسری نے درجہ دقیدی حیات تھا جو نکست کا کر

ایک علاقہ سے درسرے ملا اور ایک شہر سے درسرے شہر میں منتقل ہو رہا تھا، ایک جگہ لوگ اس کے گرد جمع ہو جاتے تو دوسری جگہ لوگ اس کے پاس سے منتظر ہوتے تھے۔ لیکن باسی ہمہ نیز درجہ اپنی مورثی پادشاہت کے گھٹ میں مبتلا تھا۔ وہ اپنی مغلوب رعایا جنگجو افراد اور ان علاقوں کے باشندوں سے جہاں تک جوگ کے شعلے ابھی نہیں پہنچے تھے اس بات کا متناقضی تھا کہ وہ اس کی احکامت کا دم بھریں اور اس کی بادشاہت کا اعتراف کریں۔ لیکن حضرت عثمانؑ کے عمال اور فوجی کمانڈر مسلسل ان سرحدی علاقوں میں چھاپے مارتے رہتے جو کوڑہ و بھرو سے ملح تھے اور فتح پر فتح حاصل کئے جلتے وہ نیز و جمع کے حامیوں کا سختی سے تعاقب کرتے اور ان کی جمیعت کو منتشر کر دیتے اور ان علاقوں اور شہروں کو اپنے نیز بھگ کر لیتے تھے جہاں نیز و جمہر و کامیابی یا خیالی تسلط ہوتا۔ بالآخر انہوں نے نیز درجہ ذ

کو مجید کر دیا کہ وہ بے یار و مددگار دہان سے نکل جائے گے۔ اور پھر اسی بے سرو سامانی کے عالم میں وہ مارا گیا اور اس طرح عہدِ عثمانؑ میں کسرائیں کی حکومت کا خاتمہ ہو گیا۔ دوسری طرف حضرت عثمانؑ کے عمال اور گانڈوں نے ترکوں کی سر زمین میں داخل ہونا شروع کر دیا، جیلیں ترکوں کے ساتھ ان کی کمی ہجڑویں ہوئیں۔ آرمینیہ حضرت عثمانؑ کے عہد میں فتح ہوا۔ انہی کے زمانے میں سلطنت کا اقتدار مغرب میں پھیلا۔ افریقیہ زیر نگین میں اور اندلس پر حضور حاصل کی گئی۔ انہی کے زمانہ میں حضرت معاویہ احمد بن سعد بن ابی سرخ نے اس (بھری) ہم کا آغاز کیا جس پر عہدِ عثمانؑ کو فی ولی یا عامل قادر نہ ہو سکا تھا۔ چنانچہ ان دونوں سالاروں نے رومی حکومت سے بھری جگہیں کیں اور جزیرہ سا پہریں ان سے چھپیں لیا جتھی کہ اسلامی بیڑہ تکنگاٹے قسطنطینیہ تک چاہ پہنچا۔ اور عبد اللہ بن سعد نے جنگ ذات الصواری میں عدی بیڑے پر پڑی زبردست نفع حاصل کی۔

حضرت عثمانؑ کو دہنی عسکری قوت حاصل تھی جس سے حضرت عہدِ بہرہ مند تھے۔ بلکہ مفتوحہ علاقوں کی توسعہ ہلکت کسری کا خاتمہ اور دین حکومت پر غلبہ وہ امور میں ہے جو حضرت عمرؑ کے زمانے میں بھی حاصل نہ ہوئے تھے۔ لیکن خدیہ ہجڑیں فتنہ و اختلاف کا باعث بن گئیں۔ یہ فتوحات بڑی مقدار میں مالی فنیمت مسلمانوں کے تدوں پر قوام دیتی تھیں۔ اور حضرت عثمانؑ اس مالی فنیمت کے بعد حصوں پر اس طرح تصرف کرتے تھے کہ بہ اوقات فوج اس پیشتل ہو جاتی تھی۔ جیسا کہ عبد اللہ بن سعد اور سرداران ہیں حکم کے معاون ہیں نفع افریقیہ کے ہو تھے پہاڑا، کبھی ان کا یہ تصرف مہاجین و انصار کو بھر کر کا دیتا تھا جیسے کہ حضرت عثمانؑ کے بیت المال کے بیڑے کو زیریہ ہنالینگز ہوا تھا۔ یہاں تک کہ عامۃ المسلمين نے حضرت عثمانؑ کو براہملا کہا جس پر گبڑ کر انہوں نے عوام سے خطاب کیا اور جس کا انجام حضرت علیہ السلام نے حضرت عثمانؑ کو دو کوب پر نفع ہوا تھا، یہ حقیقت ہے کہ دولتِ اسلامیہ کا اقتدار خارجی پالیسی کے اعتبار سے بہتر قائم رہا۔ بلکہ عہدِ عثمانؑ نے ہیں ہس کے ملنٹری و دہبہ میں کہا اضافہ ہی ہوا۔

عہدِ عثمانی پر تضییگ کرنے والوں کے مختلف نقطے ہائے نظر ہم دیکھتے ہیں کہ عہدِ عثمانؑ میں ہونا ہونے والے واقعات اور ان سے حضرت عثمانؑ کے تعلق کے

یار سے میں لوگوں کے موقف میں شدید اختلاف ہے۔ ایک گردہ تو یہ کہہ کر پھر اسی طرح مطمین ہو گیا کہ ان میں سے اکثر دیشتر واقعات جھوٹے اور من گھرتے ہیں جن کا وقوع پر یہ ہونا بھی صحیح طور پر ثابت نہیں ہے۔ ان کے نزدیک یہ تمام واقعات مخفی انسانوں کی کارستانی تھی۔ جن سے اسلام کے خلاف سازش مقصود تھی، اور مختلف جماعتوں کی یا ہمیں سخت رقبتوں اور غافلتوں کی وجہ سے لوگ مجبوراً اس کا شکار ہو گئے۔ ان وجوہ کی بنا پر وہ اکثر حادثات کا انگار کر دیتے ہیں جن واقعات کا ہجڑا وہ تسلیم کرتے ہیں ان کے متعلق ان کا خیال ہے کہ وہ کوئی خاصی اہمیت نہیں رکھتے، وہ انھیں ایسے

اجتہادی امور میں شامل کرتے ہیں جن میں الگ مجتہد کا فیصلہ بینی بر صواب ہے تو وہ ثواب کا مستحق نہیں اور اگر غلطی سرزد ہو جائے تو بھی اسے ایک اجر ضرور ملے گا۔ یوں نکل بہر صورت ان کے مذکور بہتری کے سوا اور کچھ مٹھیں تھا۔ وہ حضرت عثمان اور دیگر معاشر کلام تکی بآہی حلقہ شکر کی جن روایات کو صحیح تسلیم کرتے ہیں ان کے متعلق بھی بھی لئے رکھتے ہیں کہ اس قسم کی روایات میں سے کثر تر توجہ اور من گھرست ہیں اور ان میں سے تھوڑی سی جنہیں صحیح تسلیم کرتے ہیں تو وہ بھی اسی کا دلیل کے ساتھ کہ یہ اجتہاد کا نتیجہ ہیں اور بحسب حدیث اجتہاد کرتے والا اگر صحیح فیصلہ پر پہنچ گیا تو اس کے لئے در اجر ہیں۔ اگر غلط فیصلہ پر پہنچا تو اس کے لئے ایک اجر ہے۔

بیشتر لوگ جو اس نقطہ نظر کے تالیف ہیں وہ اس لئے یہ روشن اختیار کرتے ہیں کہ ان کی نظر میں اسلام کا وہ دد نہایت مقدس بنا جاتا ہے۔ وہ یہ گلاب اشہیں کرتے کہ اصحاب رسول پر بھی وہی ازام والد کے چائیں جو معلوم انتام ان لوگوں پر عائد کئے جاتے ہیں جن کا تعلق دینوی امتوں کے دو دلیلت سے ہوتا ہے۔ جن کی طیعتوں میں مقابلا جگہیں ہوتی ہے اور جو افراد فضائی پر بیشتر ہیں کیونکہ اسی باتیں ان ہندو گوب کے شایلیں شان نہیں جنہوں نے دلیل خدا کی صحیتیں اٹھائی ہوں۔ راہ خدا میں مرداں وار گڑیاں جیلی ہوں اور دو دلیلت اسلامیہ کی بنیاد رکھنے کے لئے اپنی جان مال اور جدوجہد کی قربانی دی ہو۔ وہ غلطی کے مذکوب ہوں یا صحیح کام کریں۔ ہر حال ان کی حیثیت مجتہد ہیں کی سی بھتی ہے۔ وہ ہمیشہ بہتری کے لئے ہی کوشش رہتے ہیں۔ لہذا، یہ ممکن نہیں کہ وہ کبائی کے مجرم ہوں۔ ان سے چندی پڑی خردگزاریوں ہو سکتی ہیں جنہیں خدا پنے نیک بندیوں سے معاف کر دیتا ہے۔ اس لئے کے مाम لوگوں ..... میں تھوڑی سی تعلاد ان کی بھی ہے جو اس لئے پر محض ذہنی کسلنڈی کی درجے سے کار بند ہیں کیونکہ وہ انہیں بحث و مطالعہ اور استیغاب سے روکتی ہے۔

وہ اگر وہ اپنے دل کی یہ کہہ کر تسلی دے لیتا ہے کہ ایسے واقعات کا اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں سرزد ہونا سارے سے ممکن ہی نہیں۔ بلکہ یہ سب عبداللہ بن سبہ اور اس کے بھنخاد شتلان اسلام کی جیلیہ سانیاں تھیں۔ جن کے ساتھ کچھ ایلی کتاب اور کچھ فیر ایلی کتاب ب شامل ہو گئے تھے۔

بھبھی نکا ہر ہے کہ ہم نئی طریقی اختیار کر سکتے ہیں نہ فہ۔ نہ ہم سستی پسند ہیں نہ ایام پسہ، ہم لوگوں کے تقدیس و احترام میں اس حد تک غلوتی نہیں کر سکتے اور نہ ہم اصحاب بیتی میں وہ خصائص تسلیم کرتے ہیں جن کی موجودگی کے وہ خود بھی اپنے لئے معرفت نہ تھے۔ وہ تو اپنے آپ کو بیشتر ہی سمجھتے تھے، اور مانتے تھے کہ جن خطاؤں اور لگنا ہوں کا اتنکا بات ان کر سکتے ہیں وہ بھی ان کے مذکوب ہو سکتے ہیں ماخنوں نے باہم شدید تراشیاں کیں ایک نے دوسرے کو کافرو فاسق گروانا۔ یہ روایت بھی موجود ہے کہ حضرت عمر بن یاسرؓ حضرت عثمانؓ کو کافر تھا تھے اور ان کا خون مباح قرار دیتے تھے، نیز

امفوں نے ان کا نام نقل (و جس کے معنی ہیں لسبیِ رالمحیٰ والا بے وقوف) رکھ دیا تھا۔ اسی طرح یہ روایت بھی موجود ہے کہ حضرت ابن سعید قیام کو ذکر کے دوران میں حضرت عثمانؓ کا خون مباح ہونے کا اعلان کیا گئے تھے۔ وہ لوگوں سے خطاب کر کے کہتے تھے "بدتریل امردہ ہے جو غیر مسنون ہے۔ بُغیر مسنون امر بذلت ہے ہر بذلت مگر ایسی ہے۔ اور بُغیر ایسی کی مراجعت ہے" اس سے ان کا اشارہ حضرت عثمانؓ اور ان کے عامل دلیل کی جانب ہوتا تھا۔

یہ روایت بھی موجود ہے کہ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے حضرت علیؓ سے کہا تھا کہ اگر آپ کی مریضی ہو تو تواریخ ایسی میں بھی اپنی تواریخ تھاتا ہوں۔ کیونکہ حضرت عثمانؓ نے میرے ساتھ جو عبد کیا تھا اس کی خلاف ورزی کی ہے۔ اسی طرح یہ روایت بھی ہے کہ حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے دور بن مریض موت کیا عثمانؓ کا فوری تدارک کرو۔ انہیں اسی ہدلت نہ دینا کہ ملک میں سرکشی و بغاوت پھیل جائے ۔

صحابہ کرام و صلوات اللہ علیہم میں سے جنہوں نے حضرت عثمانؓ کی مدد کی تھی ان کا خیال تھا کہ ان کے خلافین دین کے باخی اور دین کی خلافت پس کر بند ہیں۔ اس بنا پر ان سب کے لئے ایک دوسرے سے جنگ مباح ہو چکی ہے۔ جنگ جن اور جنگ صفين میں علام امفوں نے ایک دوسرے کے خلاف جنگ کی حضرت سعد اور ان کے قلیل ساتھی مستثنی ہیں۔ جو شریک ذمہ دھوئے اور دمیداں جنگ میں لے جائے جائے۔ جب حضرت سعد کے یہ الفاظ سامنے آتے ہیں تو ان لوگوں کے مذقت کی صحیح تصور یہ ہے کہ میں اس وقت تک جنگ میں شریک نہیں پوسکتا جب تک کتم ہے کوئی اسی تواریخ اور جنگوں کریں تا سکتی ہو کہ یہ موضع ہے اور یہ کافر ہے ۔

جب خود ہمی پر کرام و صوان اللہ علیہم میں باہم اس قدر اختلاف تھا، وہ ایک دوسرے کو کبائر کے اذکار کا محیر گرداں رہے تھے اور اس سلسلہ میں وہ ایک دوسرے کا گلاہاٹ رہے تھے تو ان کے حق میں ہماری رائے کا خوداں کی۔

اپنی رائے سے بہتر ہونا لازمی نہیں ہے۔ سہیں ان لوگوں کی روشن بھی اختیار نہیں کرنی جا ہے جو فتنہ و اختلاف سے متعلق بیشتر روایات تجویں اور ناقابل اعتبار قرار دیتے ہیں۔ اگر ہم نیسا کریں گے تو اس کا تنبیہ یہ ہو گا کہ ہم بیشتر ہوئی سے لے کر آخوندک ساری تاریخ اسلامی ہی کیونکہ ان اخبار، فتنہ و اختلاف کے راوی دہی لوگ ہیں جو فتوحات۔

غزوات سیدۃ النبی اور سیدۃ خلق اور کے ناوی ہیں۔ سہیں یہ بھی نہیں چاہیے کہ جویات ہمیں پسند ہو اس کی تقدیمیں کر دیں۔ اور جو بات ناگواؤں سے اس کو رد کر دیں۔ یہ کسی طرح مناسب نہیں ہو گا۔ ہم میں اپنی خوشنودی یا ناواراضی کے باعث ایک ہی تاریخ کے نیشن حفظ کو صحیح مانیں اور دوسرے کو خلط نہیں۔ اسی طرح یہ بھی بجا ہو گا کہ ہم ہماری تاریخ اور تمام روایات کو صحیح مان لیں یا ان سب کو کسی حفظ نہیں۔ کیونکہ مودعین اور روایات بیان کرنے والے بھی آخر انسان ہی تھے۔ لہذا، وہ خطاب و مذہب اور راستی و دینی و دعویوں کا مصدر ہو سکتے ہیں۔ خود قد ماء کو اس امر کا احتراف تھا جنپا اسی لئے امفوں نے قوام درج د

تعمیل اور تصدیق و تکمیل کے ساتھ مرتباً تصحیح نظریٰ اسے ترجیح دی جو درجی مسخنچ ہوتی اسے رد کر دیا اور جو شک و رشک کی مقامی نظریٰ اسے شکوک قرار دے دی۔ اس نئے اگر ہم بھی دہی مفرطہ اختیار کریں جو تقدیماً نئے کیا تھا تو کوئی حرج نہیں ہوگا۔ بلکہ یہم تنقید کے ان قدیم تواریخ میں ان جمیلہ قاصد کا اضافہ کریں گے جن سے عہد چاہتر کے لوگ دوایات نہیں کی تھیں و تحلیل اور تفہیم مدد لیتے ہیں۔

یقینت ہے اور اس میں کسی شک و شبہ کی کوئی تجھاش نہیں کہ حضرت عثمانؓ کے ہاتھے میں لوگوں میں اختلاف ہوا تھا یہ اختلاف بڑھ کر بیقاوت کی شکل اختیار کر گیا جس کا نجام شہادت عثمانؓ کی شکل میں تحدیار ہوا اور اسی بیقاوت نے مسلمانوں میں وہ پھوٹ ڈالی جس کے بعد سے آج تک متعدد نہیں ہو سکے۔

لازماً اس اختلاف کے کچھ اسباب ہونے چاہئیں۔ اور لازمًا اس بغاوت کے کچھ مباریات بھی ہوں گے جو حضرت میان ٹھے خدکشی تو نہیں کی تھی۔ اور نہ اپنے قاتلوں کے سامنے اپنی ملن بھر قسمی پیش کی تھی، یہ بھی ظاہر ہے کہ جن لوگوں نے ان کی مخالفت کی اور بغاوت کے اپنیں قتل کیا۔ انہوں نے یا انتکاب یا سبب اور بلا وجہ تو نہ کیا ہوگا۔ لیکن کچھ ایسے امور و اسباب ملہوڑ پیدا ہوئے تھے جن کو بجا یا بے جا طور پر ناپسند کیا گیا۔ اور پھر یہی عدم رضامندی موجب اختلاف و بغاوت ہیں کاس غیر معمولی حادثہ کا باعث بن گئی جس سے مسلم عوام کو قبل انہا کبھی پالانہ پڑا تھا۔ دو حادثہ مختار مام کا پنیر و رو جری قتل تھے۔

ان سب ہاتھوں کے باہم صفت یہ بات بھی بھار سے پیش نظر ہے کہ حضرت عثمانؓ کی امامت بلاشک دشہبہ بر جن تھی۔ کیونکہ تمام مسلمانوں نے ہم نو ایم کو ان کی بیعت کی تھی مال کی امامت پر رعنائی کا اٹھار کیا، اور ان کی اطاعت کا اقرار۔ کیا تھا۔ انتخاب خلیفہ کے بارے میں مسلمانوں کے طریقہ پر بحث کرنے والے خواہ کچھ بھی کہیں حضرت عثمانؓ کا انتخاب باکل صحیح تھا اور امامت کا اس پر اجماع ہو گیا تھا، حضرت ابو بکرؓ نے عمرؓ کیخلاف پر بھی سب متفق تھے۔ حضرت ابو بکرؓ کے معاہدے میں حضرت سعد بن عبادہ کے سوا کسی نے مخالفت نہ کی تھی۔ لیکن ان کی مخالفت کو کبھی بھی خاطر میں دلایا۔ حضرت عثمانؓ کی بیعت کے بارے میں تو ایک آدمی نے بھی مخالفت نہ کی۔ وہ محمد بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت علیؓ نے بیعت

لہ سوال کی پسند یا ناپسند کا نہیں۔ جو اسی ہے کہ محمد رسول اللہ والذین موسیٰ کی چونچوں صیات قرآن میں مذکور ہیں۔ اگر کوئی رداشت ان کے خلاف کہو کہے گی تو ہم اسے یہ کہہ کر مدد کر دیں گے کہ قرآن کے خلاف ہے۔ جیب میں ادھر ہمیں تھنا دھو تو حق کی اختیار اور ملک کو مسٹر کر دیتا چاہیے۔

تکین جب سوال فرکن کی طرف سے تائید ہاتر دید کا ہجہ تو پھر تاریخ کا کوئی تحریر یا صول حکم نہیں پورا کرتا۔ اس ماحلا سے ہمارے اقبال کی تائید کا سیارہ مژہ

تہ اور پہ تیجہ ہو گا ایک گھر می سازش کا جس طرح حضرت مہری کی شہادت۔

کرنے میں پس دپیش سے کام لیا تو یہ بات نہ تو حضرت علیؓ کی سیمت و اخلاق کے شایانی شان ہے اور نہ حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ موافقت رکھتی ہے۔ علاوہ ازیں وہ عہد جو انہوں نے حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کو دیا تھا۔ نیز خود حضرت عثمانؓ کے ساتھ ہمان کا برتاؤ تھا ان سب سے اس روایت کی تردید ہوتی ہے، پہلے یہ بھی بتایا جا چکا ہے کہ حضرت طلوعؓ بگزگز خانہ نشین جو گئے تھے کیونکہ بیعت کا فیصلہ ان کی عدم موجودگی میں ہو گیا تھا اور انھیں یہ افسوس تھا کہ ان کی جبی شخیست کو کیوں نظر انہا ذکر دیا گیا ہے۔

اس کے باوجود حضرت علیؓ کے جلد ہی بیعت کرنی اور عامتہ الناس کی طرح وفاداری و اطاعت کا اقرار کر لیا۔ پہلی حضرت عثمانؓ کی امامت اتنی ہی مجمع اور اجماعی تھی جتنی ان کے پیشتر و ہر دو اصحاب کی تھی، لہذا، ہر امر دنہی قل د نسل جوان سے صادر ہوا اسے امام کا عاصم کی جیت میں بمحبت ہو اور اس کی اطاعت واجب ہو۔ لیکن جیسا کہ ہم نے قبل ازیں بیان کیا، بیعت، خلیفہ اور رئیس کے مابین ایک معابرہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ لہذا، اس معابرہ کی پابندی نہ تہارہ بیت پر ہے نہ اکیلے خلیفہ پر بلکہ طرفین اس کے سچیاں پابند ہیں۔ حضرت عثمانؓ اور ان کی رعیت کے درمیان معابرہ یہ بہا عطا کر حضرت عثمانؓ نے قرآن، سنت رسول اور طریقہ البر بکر و عمر رضی اللہ عنہما پر کاربند رہیں گے اور ان امور میں سے کسی بات میں بھی اختلاف نہ کریں گے۔ دوسری طرف رعیت پر واجب تھا کہ جب تک حضرت عثمانؓ اس عہد پر پوری طرح پابند رہے اس میں بھی اختلاف نہ کریں گے۔

کیا حضرت عثمانؓ نے قرآن، سنت رسول اور سیرت شیعینؓ سے رُدگر دی کی؟ یا وہ اپنے عہد پر پوری طرح ثابت قدم رہے اور اس سے کسی قسم کا کوئی اختلاف نہ کیا؟ اگر پہلی صورت ہے تو پھر حضرت عثمانؓ نے عہد شکنی کی لہذا مسلمانوں پر ان کی اطاعت واجب نہ رہی۔ اگر دوسری صورت ہے تو مسلمانوں کو ان کی نافرمانی، ان کے احکام کی خلاف ورزی یا ان کی سیرت پر اعتراض کرنے کا بھی کوئی حق نہیں ہوتا۔ پوچھ جائیکہ ذہ ان کی مخالفت کر کے ان کے خلاف علم بغاوت بلکہ لیں اور پھر ان کا محکمہ کر کے انھیں قتل کر دیں۔

یہ ہے مسئلہ کی دو شکل ہیں کے مطابق اس پر غور کرنا چاہیے اور جس انداز سے اس کو پیش کرنا چاہیے۔ یہ دو شکل ہے جس کو قدما سے پہنچنی نظر رکھا تھا اور جس کے مطابق انہوں نے معاملہ پر غور کیا تھا، آئیئے ہم دیکھیں کہ قدما نے اس مسئلہ پر کیسے غور کیا، اور اجمالاً و تفصیلاً اسے کس شکل میں پیش کیا تھا۔

## تیسیوال باب

# حضرت عثمانؓ کے قدما کا نقطہ نظر

قدما نے ہر اس معاملہ کو جس میں حضرت عثمانؓ کی حیثی اور مخالفت کی گئی ہے خالصتاً دینی نقطہ نظر سے دیکھا۔ اسی طرح جیسے حضرت عثمانؓ کے معاصرین نے دیکھا تھا خواہ وہ ان کے مخالفت تھے یا موافق، کیونکہ وہ امور دینی اور دینی میں سے ہر چیز کو فقط دینی نقطہ نظر ہی سے دیکھتے تھے۔ یہی باعث ہے کہ انہوں نے خطا و صواب یا عوامی بخش دھقمان سے زیادہ کفر دایمان کو موجود بحث بتایا تھا۔ اگر ہم اس مسئلہ میں ان کی آراء معلوم کرنا چاہتے ہیں تو ہمیں ان واقعات کو انہیں کی نظر سے دیکھنا ہوگا۔ لیکن اس کے ساتھ ہی ہمیں ان رونا ہوتے والے واقعات میں قدر سے تمیز اور فرق ہمیں منظر رکھنا ہوگا۔

ان واقعات میں بعض تو ایسے تھے جن کا تعلق خالصتاً دینی معاملات سے تھا، کیونکہ اس کے باسے میں قرآن مجید کا کوئی نص یا مستحب نہ ہوئی کام کوئی عمل یا فرمان پایا جاتا تھا، بعض ایسے تھے جن کا تعلق ایسے سیاسی معاملات سے تھا، جن میں خلیفہ اسلام کے لئے اجتہاد ممکن تھا۔ خواہ وہ اس میں غلط تجویز پر پہنچے یا صحیح تجویز پر۔ اگر خلیفہ اجتہادی امور میں غلطی پر کرے تو دینی نقطہ نظر سے اس پر کوئی اعتراض ولاد نہیں ہوتا۔ لیکن اگر وہ ایسے اجتہادی امور میں بھی حدست فیصلہ پر پہنچے تو پھر اس کے لئے فضیلت ہی فضیلت ہے۔

اسی طرح ان واقعات میں بعض امور ایسے تھے جن کا تعلق نظام اجتماعی سے تھا۔ یہ بھی اسی نوع پر اجتہادی مسائل سے متعلق تھا۔ جن میں امام ملکی بھی کر سکتا ہے اور صحیح فیصلہ بھی دے سکتا ہے۔ فیصلہ غلط ہو تو اس کے لئے عذر اجتہادی ہے اور صحیح ہو تو فضیلت۔ سیاسی اور اجتماعی نظام سے متعلق امور میں بحث و خطا کا فیصلہ کرنے کے لئے معیار لیک پہلو سے تو حمل ہوگا اور دوسرے پہلو سے مسلمانوں کی اکثریت کی رضا مندی ہوگا۔

ان واقعات میں پہنچے ہم ان خواہ کا تذکرہ کرتے ہیں جن کا تعلق خالصتاً دینی معاملات سے ہے۔ حضرت عثمانؓ

کے عالیوں نے اس صریح اعتراف میں کہ انہوں نے اپنی خلافت کی بخشش ہی حدود اللہ میں سے ایک حد کو معلل کرنے اور

حضرت عثمانؑ کے خلاف دینی عیشیت رکھنے والے اعترافات | احکام قرآنی کی صریح خلافت سے کی یہ اس طرح کہ حضرت عبیداللہ بن عمرؓ سے

ہرزاں، جنپیہ اور بعض رہائیوں کے مطابق ابواللہؑ کی بیٹی کے قتل کا قصاص نہ لیا ہرزاں، ایک نوسلم ایلانی سردار تھا دوسرے دلوں ذی سنتے۔ خدا نے تعالیٰ نے مسلمانوں اور ذمیوں میں سے ہر ایک کے خون کو موصوم و محفوظ قریدیا ہے اور اگر ان میں سے کوئی کسی پر نیادی کرے تو اس صورت میں بین احکام صادر فرمائے ہیں، جن کے تحت سزا دی جائی جائے۔

سوہہ بقرہ میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

۱۰۷. يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنَنُوا أَكْتَبْتَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلِيْ أَحْرِزْ بِالْحُرْزِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ  
۱۰۸. وَالْأَنْثَى بِالْأَنْثَى فَمَنْ عَفَى لَهُ مِنْ أَخْيَارِ شَيْءٍ فَإِنَّهُمْ بِمَا مُعَرَّبُونَ وَأَدَاءَ إِلَيْهِ  
۱۰۹. بِمَا حَسَابُوا هُنَّ ذَالِكَ تَحْقِيقُ مِنْ سَرْتِكُمْ وَهُنَّ حَمَلَةٌ فَمَنْ أَعْتَدَ لِي بَعْدَنَ ذَالِكَ فَلَهُ  
۱۱۰. عَلَّ أَبَتِ الْيَمِّ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا مُرِّي الْأَلَبَابَ لَعَكُمُ تَنَقُّلُونَ (۱۰۷-۱۱۰)

اے ایمان لانے والوں پر مقولیں کے معاملے میں قصاص فندم کیا گیا ہے (اس کا اصول یہ ہے کہ اس کے بدلے کا ناد فلام کے بدلے فلام اور جنت کے بدلے جنت ہوگی۔ تو جسے اس کے بھائی کی طرف سے کچھ معافی دی جائے تو اسے سروت طریقہ پر ایسا کرنا چاہیے اور اس کا حکم رکھتے ہوئے واسٹ کو معاف فہم دیا جانا چاہیے یہ تھا سے رب کی طرف سے رعایت اور رحمت ہے۔ پھر بعد انہیں بھی ان حدود کو پہنچانے کا اس کے لئے المذاک مذکوب مقرر ہے۔ اسے صاحب قتل و صیرت (تھا سے لئے قصاص میں زندگی (کاماز پور شیہ) ہے تاکہ تم محفوظ رہو۔

سوہہ فاء میں ارشاد ہوا کہ

۱۱۱. إِنَّمَا عَلَّمَنَا رَبُّنَا أَنْ يَقْتَلَنَّ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَلَقَهُ اللَّهُ مِنْ آتِينَهُ  
۱۱۲. وَرَبِّيْهُ مُسْلِمَةً إِنَّ أَهْلَهُمْ إِلَّا أَنْ يَقْتَلَنَّ قَوْنَانَ مَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا عَلَيْهِ الْكُفْرُ وَهُوَ  
۱۱۳. مُؤْمِنٌ نَّتَخْرِيْرُ رَبِّيْهِ مُؤْمِنَةً وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ أَبْيَكُمْ وَبِيْنَهُمْ مِنْ يَقْتَلُونَ فَبِدِيْهِ  
۱۱۴. مُسْلِمَةً إِلَى أَهْلَهُمْ وَتَعْرِيْرُ رَبِّيْهِ مُؤْمِنَةً فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَّا مِنْ شَهَرٍ ثُمَّ مُتَنَاهِيَّنَ  
۱۱۵. كَوْبَةً قَنْ الْمُؤْمِنُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا - ۱۱۶. مَنْ يَقْتَلَ مُؤْمِنًا مُتَنَاهِيًّا فَجَزَّا إِذَا نَجَّهُمْ  
۱۱۷. خَالِدُ افْيَهَا ذَغَيْبَ اللَّهُ عَلِيْهِ ذَغَيْبَهُ ذَغَيْبَهُ وَأَغْنَى لَهُ عَدَّا إِمَّا عَظِيْمًا (۱۱۱-۱۱۷)

محی موسیٰ کو یہ زیبا نہیں کہ وہ کسی موسیٰ کو قتل کرے۔ البتہ سہروخطا کی بات الگ ہے۔ اور جو (موسیٰ) کسی موسیٰ کو مغلی سے قتل کر سکتے تو اس پر واجب ہے کہ ایک مسلمان غلام کو آتاد کرے اور مقتول کے داراللہ کو خون بہا ادا کرے۔ لیکن اگر وارث معاف کر دیں تو یہ صحت جو اے (یعنی دیت د دینی پڑے گی) اگر مقتول کسی ایسی قوم سے تعقلاً رکھتا ہو جو تمہاری دشمن ہو بشرطیکہ مقتول غلام تو مسلمان غلام کا آتاد کر دینا واجب ہے (دیت واجب نہیں) اور اگر مقتول کسی ایسی قوم سے ہو جوں نے تمہارے ساتھ مجاہد کا مسلح کر کا جو تو اس صورت میں مقتول کے داراللہ کو خون بہا بھی دیا جائے اور ایک مسلمان غلام کو بھی آتاد کر دیا جائے۔ جس کے پاس یہ استطاعت نہ ہو وہ خدا کے حضور ائمہ انتہا میں سے ہوئے تھا تاریخ دو ماہ رفسے کے۔ خدا خوب ہانتے والا اور حکمت والا ہے۔ حجہ دینہ و دلستہ کسی موسیٰ کو قتل کر دے گا تو اس کے لئے جہنم کی بیڑا ہے جس میں وہ بہیشہ بہیشہ مبتلا ہے گا۔ اس پر خدا کا فضیل اور پیکار ہوگی۔ اور خدا نے اس کے لئے بہت بڑا منابع تیار کر کا ہے۔

اسی طرح سوہہ مائیہ میں آیا ہے :-

مِنْ أَجْلِيْ ذَلِيقَ الْكَتَبَنَا عَلَى بَيْتِنِيْ إِشْرَاعَ أَيْمَنَ أَيْمَنَ، مِنْ قَتْلَ نَفْسًا كَيْتَرَيْ نَفْسٌ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ  
كَمَا تَمَّا قَتْلَ النَّاسَ حَمِيَّةً وَمَنْ لَأَخْتَمَهَا تَمَّا تَمَّا أَحْيَا النَّاسَ حَمِيَّعًا ذَلِقَنْ جَاءَتْهُمْ مِنْ سُلَّمَةٍ  
بِالْمُبَتَّلِتْ تُمَّا إِنْ كَيْتَرَ أَتَنْهُمْ بَعْدَ ذَلِيقَ فِي الْأَرْضِ مِنْ لَمْسِيْ فُؤَنْ ۵ (بڑی)

اسی لئے ہم نے بنی اسرائیل پر عکماً یہ بات دامنخ کر دی کہ الگ کوئی شخص کسی کو قتل کر دے دیا حالیکہ اس (مقتول) نے نہ کسی کو قتل کیا ہے اور نہ زمین میں ضاد بپاکیا ہو تو گویا اس قاتل نے تمام نوع انسانی کو قتل کر دیا۔ اسی طرح جو شہر کسی کی جان پچائے گا تو گویا اس نے تمام نوع انسانی کو سچالیا۔ ان کے (بنی اسرائیل) پاس ہمارے رسول محدث دلیلیں لے کر آئے۔ لیکن بعد ازاں بھی ان میں سے کثیر التعلاذ اور احده و فوائیں سے تجاوز کرتے رہے۔

سودہ اسراء میں یہ حکم ہوا کہ

وَلَا تَقْتِلُوا النَّفْسَ الَّتِيْ خَدَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَمَنْ تُبْنَى مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لَوْلَيْتِمْ سُلْطَانًا  
فَلَا يُشَرِّفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُمْ كَانُ مُنْصُوْسًا (بڑی)

ادکسی ایسی جان کو قتل نہ کر دے اور نہ تھریم قلر دیا ہو۔ مگر قانون حق کے مطابق، اور جو اللہ انتہی کر دیا جائے تو ہم نے اس کے مارٹ کو قانونی وقت و انتدار سے رکھا ہے (کہ وہ قصاص کا مطالبہ کرے) اُسے چاہیئے کہ قتل قصاص میں حد سے تجاوز نہ کرے۔ اس کو (قانونی) مدعیقیناً دادی جائے گی۔

ان تمام آیات ہیں وہ حدود واضح کردی ہیں جو سے حافظ کرنا مسلمان کے لئے ناجائز ہے۔ ان میں سے بعض قتل عدیہ سے اور بعض قتل بہ خطا سے متعلق ہیں اور اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عبید اللہ بن عمر بن نے ہر مژان اور اس کے ایک ساتھی یا دوسرا تھیوں کو قلعی سے قتل نہیں کیا تھا بلکہ انہوں نے بالا مادہ اور بالحمد ایسا کیا تھا اور اگر ان سے نوار پھیں نہیں جاتی تو ممکن تھا کہ وہ کچھ اور آدمیوں کو بھی قتل کر دلتے۔ اس پر غالباً حضرت عثمانؓ نے یہ کہا کہ حضرت عبید اللہؓ پر نفس قرآنی کی رو سے حد قائم ہونی چاہئے۔ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا۔ ”کل اس کے والد قتل ہوئے اور آج میں اسے قتل کر دوں۔“ کہا جاتا ہے کہ خود ہبہ جنین نے حضرت عثمانؓ سے یہ بات کہی تھی۔ اب ہم چیز یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت عبید اللہؓ کو معاف کر دیا۔ معتبرین کو جن میں حضرت علیؓ بھی شامل تھے۔ حضرت عثمانؓ نے یہ جواب دیا کہ ہر مژان اور اس کے ساتھی کا کوئی وارث نہیں ہے۔ لہذا، میں ہی ان کا وارث ہوں۔ کیونکہ جن کا کوئی ولی وارث نہ ہو ان کا ولی امام ہوتا ہے۔ اور خدا نے وارث کو معاف کر دیئے کی احارت دی ہے اور اس معافی کے لئے احکم کا وعدہ فرمایا ہے۔ اس اعتبار سے حضرت عثمانؓ نے حضرت عبید اللہؓ کو ایک تو اس لئے معاف کیا کہ انہیں ایسا کرنے کی خدائی طرف سے اچھا تھی دوسرے اس لئے کہ یہ مصلحت کا لفڑا صنا تھا۔ ہم نے سابقہ اور اراق میں بیان کیا ہے کہ حضرت علیؓ اور بعض دریگ مسلمانوں کے خیال میں حضرت عثمانؓ کو اس معافی کا اختیار نہیں تھا۔ چنانچہ ان کی رائے میں وہ معافی کے مجاز نہیں تھے۔

مکملین بعد ازاں اس مسئلہ پر بہت غور و خون کرتے رہے۔ ابی سنت اور معتبر لکھا جیاں تک تعلق ہے وہ حضرت عثمانؓ کے ہم خیال تھے۔ لہذا، انہوں نے کہا کہ حضرت عثمانؓ پر اس معافی سے کوئی حرف نہیں آتا۔ وارث کو معاف کر دیئے کا حق حاصل ہے۔ بالخصوص جب کہ خفر کا طرز عمل اختیار کرنا موقوف مصلحت بھی ہو۔ اور اس موقع پر حضرت عبید اللہ بن عمر بن نے حضرت علیؓ کی معافی داخلی اور خارجی مصلحتوں کے مطابق عمل میں آئی تھی۔ داخلی مصلحت کا ذکر ہم کر چکے ہیں لیکن اس سے مہا جریں اور بالعمم قریش کی رعایت بخوبی کیونکہ وہ کہتے لگے تھے کہ ان کے والد قتل ہوئے اور آج ہم انہیں قتل کر دیں! اور یہ خارجی مصلحت تو اس صحن میں ابی سنت اور معتبر لکھا جیاں تک بیان یہ ہے کہ اگر حضرت عثمانؓ حضرت عبید اللہؓ کو قتل کر دیتے تو دشمن اسلام کی خوشی کا باعث ہوتا اور وہ کہتے کہ انہوں نے کل اپنے امام کو قتل کیا اس کے بعد اس کے بیٹے کو مار ڈالا، جیاں تک شیخہ حضرات کا تعلق ہے وہ حضرت علیؓ اور ان کے ساتھیوں سے متفق ہیں وہ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کو ایسے معاملہ میں جس کی وضاحت قرآن نے یہ نفسی صریح کردی ہو اجتنبیا کرنا تھا۔ نیز یہ کہ دشمنان اسلام کی شماتت کا لحاظ بھی ناروا ہے بلکہ دشمنوں کو تو یہ جان کر کہ مسلمانوں کا ہم اسلام کی حدود متعطل کر رہا ہے خوشی منانے کا زیارہ حق ہو جاتا ہے۔ علاوہ ازین دہ کہتے ہیں کہ خود حضرت عمر بن نے وصیت کی تھی کہ اگر ثابت ہو جائے

کہ ان کے اڑکے نے خلماگی کو قتل کیا ہے تو اسے شرعی سزا دی جائے۔ لہذا، حضرت عثمانؓ کو قوت و اقتدار دیکھتے ہوئے یہ حق نہ تھا کہ وہ ایک ایسے حکم کی خلاف ورزی کرتے جسے ان کے پیش رواہم نے حقی طور پر صادر کیا ہو۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ خلماگی کی خلاف ورزی کے لئے مقررہ حد کی لفڑاوت کی ہے تو علوکی ترفیب و دعوت نفس صدر کی میں دی ہے۔ لہذا، حضرت عثمانؓ نے معافی دے کر قرآن کی حدود سے تجاوز نہیں کیا احترا بلکہ وہ قرآن ہی پر کاربنداد اسی کی ترفیب غور پر عمل پیرا تھے۔ مخالفین کی یہ بات دوست نہیں کہ حضرت عمرؓ نے قطعی فیصلہ کر دیا تھا، لہذا حضرت عثمانؓ کے لئے اس کی خلاف ورزی جائز نہ تھی۔ اگر یہ روایت صحیح ہے تو حضرت عمرؓ کی وصیت اس سے زیادہ کچھ نہ تھی کاگر ان کے بیٹے کے خلاف قتل فلم کا ارتکاب ثابت ہو جائے تو اسے شرعی سزا دی جائے اما اس مسئلہ کو حق و عمل کی نظر سے دیکھا جائے۔ پھر اگر امام قصاص کا فیصلہ دے تو یہ بھی حق و عمل ہے، اور اگر علوکی صلح کو معاف کر دے تو یہ بھی نجایہ ہے۔ اگر حضرت عمرؓ نے صدر کی حکم بھی دیا ہوتا اور پھر اس کے نفاذ سے قبل ہی فوت ہو گئے ہوئے تب بھی امام ما بعد کو معافی کا حق پہنچتا تھا کیونکہ معافی حکم کی خلاف ورزی نہیں ہے۔ معافی حکم کا اقرار کر کے اس کے نفاذ سے دستبرداری کا نام ہے۔

لہذا، یہ کہنا جائز نہیں کہ اس قضیہ میں حضرت عثمانؓ نے حد کو محظل کر دیا۔ یا حکم خداوندی کی مخالفت کی، البتہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ حضرت عثمانؓ اپنے اختیار اور علوکوں میں اقتدار کی حد سے بڑھ گئے۔ کیونکہ ایک تراجموں نے ہوں یہاں خود اپنی جیب سے ادا کر دیا، دوسرے حضرت عبد اللہؓ کو قید کی چھوٹی بڑی کوئی مسناۃ دی۔ بالفاظ دیگر نہ حضرت عبد اللہؓ کو مالی نقصان پہنچایا ان کی آزادی چھینی۔ بعض روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہؓ کو اس کے بعد مدینہ شریف کی اقامت راس دیا سکی۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے انہیں کو فوجیح دیا اور وہاں انہیں کچھ زین اور ایک رہائشی مکان دے دیا۔ اگر ان روایات کو صحیح مان لیا جائے تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ حضرت عثمانؓ کا یہ طرز عمل حلم و علوکوں فلو پر مبنی تھا۔ ان کے اس طرز عمل سے لوگوں کو بھا طور پر یہ مکان گز رکتا تھا کہ حضرت عثمانؓ نے دمقوتوں کے حمل کی کوئی پرواہ نہ کرتے ہوئے تاہل کا حملن بھا خدا ادا کیا اسے پناہ دی اور قید تک نہ کیا بلکہ اتنا انہیں جاگیر اور سہائشی مکان بخش دیا۔ ملا نہ ازیں لوگوں کریم خیال بھی پیدا ہو سکتا تھا کہ حضرت عثمانؓ نے سیاسی صلح کو اور قریش کی خوشنودی فاصل کرنے کی خاطر یہ مادھم کیا ہے۔ بہر حال دلوں صورتوں میں حضرت عثمانؓ خداوندی سے آگے نکل گئے۔

دوسری بات جس پر حضرت عثمانؓ کے ہم عصر مسلمانوں نے ان پر اعتراض کیا ہے حضرت عثمانؓ کی ایک مشہور و معروف سنت کی مخالفت تھی۔ حالانکہ اس پر بنی اکرم شیخین اور خودا نہیں ابتدائی دینی علاقہ میں حضرت عثمانؓ میں پیرا رہے تھے۔

مالفتدی ہے کہ انہل نے متی بیس نماز پوری ادا کی حالانکہ رسول الکرم صلی اللہ علیہ وسلم پنجین خدا پر عہد خلاف کے اتنا لئے کیا۔ سالوں تک خدا حضرت عثمانؓ اس مقام پر نماز تصریح کرتے رہے حضرت عثمانؓ کی پوری نماز ادا کرنے پر لوگوں میں پھیل یج گئی۔ ایک دوسرے کے پاس جا کر جو میگریاں کرنے لگے۔ آنحضرت عبد الرحمن بن عوفؓ حضرت عثمانؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا ”کیا آپ نے رسول خدا کی معیت میں یہاں دو رکعتیں ادا نہیں کیں؟“ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا ”ہاں“ حضرت عبد الرحمن نے کہا ”کیا آپ نے حضرات ابو بکرؓ اور عمرؓ کے ساتھ یہاں دو رکعتیں ادا نہیں کیں؟“ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا ”ہاں“ حضرت عبد الرحمنؓ نے کہا ”کیا خود آپ یہاں لوگوں کو دو رکعتیں نہیں پڑھاتے رہے؟“ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا ”ہاں“ حضرت عبد الرحمنؓ نے کہا ”تو پھر آپ نے یہ نیا اصول کیا دفع کر لیا ہے؟“ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا ”مجھے یہ اطلاع ملی تھی کہ بد و کوں اور یمنی جاہل دیہا تیوں نے یہ کہنا شروع کر دیا ہے کہ مقیم کی نماز بھی دو ہی رکعتیں ہیں۔ اس لئے کہ مکہ میں شادی کر لینے کی وجہ سے میرا گھر میں گیا ہے۔ اور طائفیں میری جاندار ہے۔ جہاں مکن ہے میں مجھ سے فارغ ہو چکنے کے بعد پہنچوں۔ لہذا، مجھے اندریشہ ہوا کہ کہیں یہ لوگ تکمیل ہی نہ سمجھ سمجھیں کہ مقیم کی نماز دو ہی رکعتیں ہیں۔ حضرت عبد الرحمن نے کہا۔ ان جاہل دیہا تی گنو اعلیٰ سے آپ کا اس قسم کا اندریشہ کیا سمجھ رکھتا ہے۔ جب کہ خود رسول خدا نے یہاں اس وقت دو رکعتیں ادا فرمائیں جب کہ اسلام پوری طرح پھیلا بھی نہ تھا۔ اور اب جب کہ اسلام کا ڈالکا نجع رہا ہے آپ کو اس قسم کے خطرہ کا لحاظ نہیں کرنا چاہیے۔ رہا ہے کہ آپ نے مکہ میں شادی کر لی ہے تو اس سے کیا فرق پڑتا ہے۔ آپ کی بیوی قومیت شریعت میں رہتی ہیں۔ آپ چاہیں نما نہیں ہمراه لائیں یا مدنیت چھوڑ آئیں۔ اسی طرح یہ بات کہ طائف میں آپ کی جاندار ہے اس مسئلہ پر اشناذ نہیں ہوتی کیونکہ طائف اور نما نہیں تین راتوں کی مسافت ہے حضرت عثمانؓ نے کہا۔ یہ تو محض میرا ایک ذائقی اجتہاد تھا جسے میں نے صحیح خیال کیا تھا۔

راویوں کا بیان ہے کہ یہاں سے والپی پر حضرت عبد الرحمنؓ نے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے ملاقات کی۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے کہا ”آپ نے حضرت عثمانؓ کا اس مقام پر چار رکعتیں پڑھنا ملاحظہ فرمایا، حالانکہ نبی اکرمؓ اور حضرات ابو بکرؓ اور عمرؓ نے خدا حضرت عثمانؓ پر کھلے سالوں میں یہاں دو دو رکعتیں پڑھتے رہے ہیں۔ یہ سب کچھ جاننے کے ادھم میں نے تفرق کے خوف سے اپنے دوسرے ساتھیوں کو چار رکعتیں ہی پڑھائیں، حضرت عبد الرحمنؓ نے کہا کہ مجھے بھی یہ سب کچھ معلوم تھا مگر میں نے اپنے ساتھیوں کو دو رکعتیں پڑھائیں۔ لیکن اب میں بھی دو ہی کچھ کروں گا جو آپ کہہ رہے ہیں۔“

اس کا مطلب یہ ہے کہ پڑے جلیل القدر صاحب رسول نے حضرت عثمانؓ کے متین میں نماز کی پوری رکعتیں ادا کرنے کو قابل اعتراض سمجھا اور اس صحن میں حضرت عثمانؓ کے ساتھ بحث بھی کی تھی لیکن جب دیکھا کہ وہ اپنی طرزے پر لئے کوئی تباہی نہیں تو انھوں نے انہی کی روشن اختیار کر لی تاکہ امت میں اختلاف رو نماز نہ ہو۔

بہیں معلوم ہوتا چاہیے کہ اصحاب رسول نے حضرت عثمانؓ کے متین میں پوری نماز پڑھنے پر جو اعتراضات اٹھائے تھے ان کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ یہ عمل سنت مودودیہ کے خلاف تھا۔ دوسری وجہ اس سے تھی زیادہ اہم تھی جس نے ہماجرین کے دل میں شدید تشویش پیدا کر دی تھی اور وہ یہ کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد اپنے اہد اپنے اصحاب رضوان اللہ علیہم کے لئے مدینہ کو دارالاقامت قرار دے دیا تھا۔ اور مکہ و مدنیات مکہ کو پر دیں قرار دے دیا تھا، آپ اپنے لئے یا اپنے صحابہ کے لئے وہاں طویل اقامت بھی ناپسند فرماتے تھے، تاکہ اپنی وہاں والپس آئنے یا اس قسم کا خیال پیدا ہونے کا محی گھان نہ ہو سکے آپ کو یہ بھی گواہ نہ تھا کہ آپ کے اصحاب میں سے کسی کو مکہ میں موت آئے آپ اس اندیشہ کا اٹھاڑ فرماتے تھے۔ اور خدا سے دعا کرتے تھے کہ انھیں اس مزین میں ہوت نہ رہے جہاں سے وہ ہجرت کر جائے ہیں محضرت سعد بن ابی وقاص جب مکہ میں ہمارہ ہو گئے تو آپ نے جس آدمی کو ان کی نگہداشت کے لئے چھڑوا سے یہ تلقین کی کہ اگر سعدؓ فوت ہو جائیں تو انھیں مکہ میں دفن کرنے کی بجائے مدینہ کی راہ میں دفن کرنا۔ لہذا ہبہ حضرت عثمانؓ نے متین میں پوری رکعتیں پڑھیں (صلوٰۃ مقیم) تو ہماجرین و انصار نے ان تمام امور کو متنظر رکھتے ہوئے خطرہ محسوس کیا کہ کہیں حضرت عثمانؓ رسول اکرمؓ اور آپ کے صحابہ کرامؓ کی سنت (یعنی مکہ کروں ٹھیں بلکہ پر نہیں تصویر کرنا) تبدیل نہ کر دیں، لیکن ان ساری ہاتھوں کے باوجود سب نے حضرت عثمانؓ کے طریقہ پر عمل کیا اور متین میں حضرت عثمانؓ کی اقتدار کرتے ہوئے بجا شے قصر کے پوری تاریخی اور اکی تاکہ نماز سے متعلق مسلمانوں میں اختراق پیدا نہ ہو جائے۔ کیونکہ نماز ارکان اسلام میں ایک اہم رکن ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ نے مسلمانوں کی بہتری کی خاطر اجتہاد کیا تھا۔ انھیں یہ خوف لاحق ہوا تھا کہ قوم کا جاہل اور دیہاتی طبقہ کسی علٹ فہمی میں مبتلا نہ ہو جائے۔ ان کا اجتہاد فلسط ہو یا صیحہ بہر حال ان کے متنے نظر بہتری ہی تھی۔ اس کا سب سے بڑا ثبوت یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ مدینہ چھوڑ کر مکہ یا کسی اور مقام پر سکونت پذیریہ ہوئے۔ بلکہ جب فتنہ شدید ہو گیا اور یہ پیشکش کی گئی کہ آپ مکہ میں مقیم ہو جائیں یہاں اس میں رہیں گے اور کسی مسلمان کو جائت نہ ہو گی کہ کسی طرح بھی آپ کو تکلیف دے سکے تو بھی حضرت عثمانؓ نے یہ پیش کش قبول نہ کی کیونکہ وہ جماہ رسول کو کسی چیز کے پر سے بھی نہیں چھوڑ ناچاہتے تھے۔ اگر وہ چاہتے تو مکہ میں پناہ گزیں ہو سکتے تھے مثلاً کہ لہ و قمر صلواۃ کی بجالت پھریں سے نہیں بلکہ حملہ کنار کے خلاف سے مشروط ہے۔ (۲۷)

امداد پہنچ جاتی۔ اس میں کوئی حرج بھی نہ تھا کیونکہ پناہ کی ضرورت ناگزیر تھی۔ اگر وہ چاہتے تو شام کی طرف چلے جاتے جیسا کہ امیر معاویہؓ نے دعوت دی تھی مگر انہوں نے انکار کر دیا۔ اس سے ظاہر ہے کہ وہ مکہ کو ذرا اقامت ہیں بنا آپتے تھے۔ ان کے متنظر محن مسلمانوں کی بیرونی تھی مسلمانوں نے بھی ان کی یہ بات تسلیم کر لی تھی۔ چنانچہ وہ حضرت عثمانؓ کے ساتھ پہدی رکھتیں پڑھتے رہے حالانکہ وہ اہتمام مسئلہ کے ساتھ میں حضرت عثمانؓ کی پیش کردہ دلیل سے ہاں کل متفق نہ تھے۔

حضرت عثمانؓ کے مخالفوں نے ایک اور بات پر بھی اعتراض کیا جس کا تعلق بھی ارکان اسلام کے ایک رکن سے تھا۔ وہ کہنے لگے کہ حضرت عثمانؓ نے گھوڑوں پر زکوٰۃ لینا شروع کر دی ہے حالانکہ نبی اکرمؐ نے گھوڑوں اور غلاموں کو زکوٰۃ سے مستثنی قرار دیا تھا حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ کا بھی بھی طرزِ عمل رہا مگر جب حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے گھوڑوں پر بھی زکوٰۃ فائدہ کر دی۔

اس میں سب سے پہلی چیز توریہ ہے کہ یہ روایت متواری ہے، نہ جملہ راویوں کا اس پہااتفاق ہے، دوسرا بات یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے زکوٰۃ میں کچھ بیٹھایا تھا کم نہ کیا تھا۔ گھن ان اغلب یہ ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے دونوں خلفاؤں نے گھوڑوں کی قلت کی وجہ سے نیز ان کی قوجی مزورت کو متنظر رکھتے ہوئے انہیں زکوٰۃ سے مستثنی قرار دیا تھا کیونکہ اس وقت مسلمان حتیٰ المقدور شکر اور رسالے تیار کرنے میں لگے ہوئے تھے تاکہ اس کے ذمیہ خدا کے اور اپنے دشمنوں کو مزوب کر سکیں، لیکن جب اسلام کو فتح نصیب ہوئی اور مال و دولت کی فرمانی ہو گئی تو مسلمان ملک حرب میں گھوڑوں کو تھابت و لفڑ کے لئے رکھنے لگے۔ لہذا، حضرت عثمانؓ نے ان کے بارے میں وہی حکیم الہی نافذ کر دیا جس کا اطلاق اس فتح بخش مال ہے ہوتا ہے جو بغرض تجارت و ثروت رکھا جائے۔

ایک اور اعتراض بھی مسلمانوں کی طرف سے حضرت عثمانؓ پہنچا۔ اور وہ یہ کہ انہوں نے چڑاگاہ کو خصوصی کر دیا تھا۔ حالانکہ خدا و رسول کی چانس سے ہنا پانی اور گماں سب کے لئے مباح تھا، راویوں نے اس کی تفصیلات میں اختلاف کیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ انہوں نے چڑاگاہ کو صدقہ کے اذٹوں کی خاطر اور اپنے اذٹ گھوڑوں اور یعنی ائمہ کے اذٹ گھوڑوں کے لئے خصوصی کر لیا تھا اور رسول کا اور خود حضرت عثمانؓ کا اقبال یہ ہے کہ انہوں نے چڑاگاہ کو خصوصی صدقہ کے اذٹوں کی خاطر خصوصی کیا تھا۔ لیکن یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مسلمانوں نے حضرت عثمانؓ کے اس عمل پر بھی لے تو سے کہ انہوں نے چڑاگاہ کو صدقہ کے اذٹوں کی خاطر کیوں خصوصی کر لیا ہے۔ جس کے جواب میں انہوں نے

یہ دلیل ہمیشہ کی کہ ان کا مقصد اس سے صرف یہ تھا کہ عوام اور حکومت کے مابین چاندروں کے چہانے پر چھکریوں کو دکا جائے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ چھکرے سے پچنا چاہتے تھے اور اس میں کسی شکر دشیک کی تجویش نہیں۔ لیکن اس کے باوجود جب انہوں نے دیکھا کہ مسلمان یہ چین اور کبیہہ خاطر ہو رہے ہیں تو انہوں نے کوئی سختی نہ کی بلکہ چھاگا کہ کہاگن اور کہ دیا اور خدا سے طالب مختار ہوئے تھا، اس صحن میں بھی ان پر کوئی ہرمت نہیں آتا۔

جو نکھل رکوہ اور شتر لی مدد گئی کہٹ چاری ہے لہذا، مناسب ہے کہ اس صحن میں ہم ایک اور اعتراض کا ذکر بھی کر دیں جو مذاہلہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر مبنی تھے۔ اور وہ اعتراض یہ تھا کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ میں مخالف معاشرات میں بیکار اور دلسرے وجہ، فامد کے اندر میں تحریک کر دیتے تھے معتبر مذہبیں نے اس پر یہ کہا کہ احوال صدق کے لئے میں مصارف ہیں جن کی خداستے اس آیت میں وضاحت کر دی ہے ۔ ۔ ۔

لَا كُمَا الصَّدَقَتْ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمُسْكَنِينَ قَالَ الْعَلِيُّ لِلَّهِ عَلَيْهَا وَالْمُوْلَى لَهُمْ فَتَلَوُّبُهُمْ وَنِي الرِّقَابِ  
وَالْعَنَاسِي وَلَيْتَ وَنِي هَبَيْنِ اللَّهِ وَأَبْنَى السَّبِيلِ فَرِيْصَمَهُ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ سَعْكِمْ ۝ (۷)  
مَسَنَاتْ فَقَرَاءِ دَسَكِينِ اَسْمَدَقَاتْ فَرِاهِمَ كَرَنْ دَالِنَ كَهْ لَهْ مِنْ نَيْرَانَ كَهْ لَهْ جَنْ كَيْ تَالِيْتْ قَلُوبْ مَطْلُوبْ ۝  
اَوْ جَبَنْدَ فَلَامِي مِنْ مَقِيدِهِنْ - قَرْمَنْ دَارْجَهِنْ - نَيْزَنْ وَخَنَامِنْ اَهْدَمَافَرْ كَهْ لَهْ يَهْ خَدَاكِ طَرْفَ مِنْ فَرْمَنْ ۝ ۷  
اَهْمَالَلَّهِ جَانْتَهِ وَلَا اَدْحَمَتْ دَالَّهِ ۝ - (۷)

اللہ تعالیٰ نے آیت مذکورہ کے ابتدائی حصہ میں اشتما کے ذریعہ ان مصارف کا حصر کر کے پھر آخر میں تحریک کیا۔ ”تین اعلیٰ“ کے ذریعہ مال صندوق کے مصارف کو پانکل والے طور پر سمجھا وہ کر دیا ہے۔ لہذا، امام کو کوئی حق نہیں پہنچتا کہ وہ اموال صدقہ کو ان مصارف کے سوا جن کی خدمائے ورثیں نے اس آیت میں وضاحت کر دی ہے کسی اور مصرف میں لائے۔

اس اعتراض کا جواب ابی سنت اور معتبر مسلمین نے یہ دیا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے یہ سب کچھ اس وقت کیا جب انہیں مال صدقہ میں فرایادی نظر آئی اور جب انہیں جنگ میں زیادہ صرف کرنے کی شدید ضرورت درپیش ہوئی چنانچہ انہوں نے اموال صدقہ میں سے بطور قرض اخراجات جنگ کے لئے رقم لے لی۔ وہ بھی اس ارادہ سے کہ جب رقم زیادہ آجائے گی تو یہ قرض اتار دیا جائے گا۔ امام کو حق پہنچتا ہے کہ وہ ایک مدد سے دوسرے صرف کے لئے رقم قرض لے لے۔ اور جب تک یہ صتم ارادہ ہو کہ اموال صدقہ کی رقم لوٹا دی جائے گی اس وقت تک ایسا کرتا نہ مخالفت دیتی ہے اور نہ سنت مودود شاہ میں تبدیلی۔ ہم کہتے ہیں کہ دینی اعتبا سے مسلمین کا جواب سمجھ ہے میکن خرابی تو یہیں سے پیدا ہوتی

ہے۔ جب امام ایک صحن سے دوسرے صحن کے لئے قرضن لیتا ہے اس سے تو امام کی مالی دوں نہیں بیڑی پر دلالت ہوتی ہے اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ جنگ اور دیگر امور کے اخواجات میں اسراف اور بے پرواہی بر قی جا رہی تھی۔ نیزیر یہ کہ بخشش کے طور پر یہ روپیہ غیر متعلق لوگوں پر صرف کیا جا رہا تھا، ہم اسیں مو ضرع پر قریب ہی کسی بھی بحث کریں گے۔ حضرت عثمانؓ کے مخالفین ان پر ایک یہ الزام بھی لگاتے ہیں کہ انہوں نے لوگوں کو ایک صحیفہ قرآنی کا پابند کر دیا تھا۔ دوسرے صحیفوں کے نہ صرف پڑھنے ہی سے روکا ہوکر ان کا وجد ہی سرے سے ختم کر دیا وہ یوں کہ اس صحیفہ کے ملادہ تمام اس صحیفوں کو جلا ریا جن میں قرآن لکھا ہوا تھا۔ معرفتمنین نے حضرت عثمانؓ کے خلاف یہ آفاز اٹھائی کہ رسولؐ خدا نے فرمایا تھا کہ

### نَذَلَ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ كُلُّهَا كَافٍ شَافِ

یعنی خدا نے قرآن کو سات احرف میں نازل فرمایا اور ان میں سے ہر ایک کافی و شافی ہے۔ لہذا جب حضرت عثمانؓ نے ان صحیفوں کی قرات سے روکایا انھیں جلا دیا تو انہوں نے ان منزل من اللہ نصوص کی قرات سے روکا جھیں خدا نے نازل کیا تھا اور ان صحیفوں کو جلا دیا ہے اس قرآن پر مشتمل تھے جسے مسلمانوں نے رسول خدا سے سنا اور حاصل کیا تھا۔ حالانکہ امام کو کوئی حق نہیں پہنچتا تھا کہ وہ قرآن کے کسی حرف کو حجوم کرتا یا اس کی کسی آیت کو جلاتا۔ لیکن مسلمانوں کو ایک صحیفہ پر کاربند کرنے کا معاملہ آتا آسان نہیں تھا جتنا کہ حضرت عثمانؓ کے مخالفین اور جمایتی حضرات تصور کرتے ہیں۔ رسولؐ کی طرف سے اس مضمون کی متعدد روایات نقل کی جاتی ہیں کہ انہوں نے فرمایا (نَذَلَ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ) لیکن مسلمان اب تک اس حدیث کی مختلف تاویلیں کرتے رہے ہیں۔ ایک گروہ کا خیال ہے کہ سات عبارتوں سے مفہوم سات مضمون ہیں جو قرآن میں بیان ہوئے ہیں یعنی دعہ عبید۔ ہر دو ہی۔ وعظ و قصص و فیرو۔ دوسرے گروہ "احرف" کی تفسیر میں متفوتوں کی روشن اختیار کرتا ہے۔ ایک گروہ کا خیال ہے کہ سات "احرف" سے مراد عربلوں کی مختلف بولیوں کے لحاظ سے الفاظ کا اختلاف بہر حال مسلمان صحیح معنوں میں اس حدیث کی تفسیر پر آج تک متفق نہیں ہو رکے۔ لہذا جب سبک کے مخالفین و مخالفین عثمانؓ اس حدیث کے معانی پر باہم متفق نہ ہو جائیں حضرت عثمانؓ کے خلاف یہ الزام دست نہیں ہو سکتا کہ انہوں نے اس حدیث کی مخالفت کی۔ روایات سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ مسلمانوں میں قرات قرآن کے متعلق خد عہد نہیں میں اختلاف تھا۔ اور یہ اختلاف یہ ہو کہ مخالف اس کا تسلق ایسے مختلف الفاظ سے تھا جن کے معانی مشترک ہوتے تھے۔ اختلاف کرنے والے اپنا تھہکڑا اخود رسولؐ حداصلی اللہ علیہ وسلم کے پاس فیصلہ کے لئے گئے۔ چنانچہ آپ نے ان سب کی قراتوں کو جائز قرار دے دیا۔ کیونکہ ان میں معانی کا کوئی اختلاف نہ تھا۔ اختلاف

## جو کچھ تھا وہ الفاظ میں تھا۔

قرآن مجید حضرات الہ بکر و عمر صنی اللہ عنہما کے عہد میں جمع کیا گیا ہے حضرت عثمانؓ کے پاس یہ شکایت سنی کہ مخدوس اور مسجد میں علاقوں میں مسلمان قرأت فلان کے مسئلہ پر مختلف ہو کر جگڑنے لگ جاتے ہیں جنماچہ ان میں سے کوئی شخص یہ بھی کہہ دیتا ہے کہ میرا قرآن دوسروں کے قرآن پر فضیلت رکھتا ہے۔ یوں علوم ہوتا تھا جیسے عقریب ان میں تفرقہ پر جعلیٰ ہے جعلیٰ کہ ایک رذ حضرت حدیثہ بن ایمانؓ حضرت عثمانؓ سے یہ کہنے پر عبور ہو گئے کہ "امت محمدیہ کو قرآن کے مسئلہ پر افراد پر بیرونی سے پہنچ پہنچے سبھال لیجئے"۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عثمانؓ کا مرکز سے قرآن کا ایک ایک نسخہ میجھ کراس اختلاف کا قلعہ تعم کر دینا اور قرأت قرآن میں مسلمانوں کو ایک جماعت یا ایک یہودی کا پابند کر دینا بہت بڑا جوالت منداشت اقسام تھا، لیکن اس میں جو اس منہج سے زیادہ مسلمانوں کی سہتری کا فرمائی، اگر حضرت عثمانؓ مسلمانوں کو مختلف بولیوں اور یہودیوں کے اعتبار سے متعدد تواریخ اور متباش لفظوں میں قرآن پڑھتے رہتے دیتے تو یقیناً یہ امر افتراقی امت کا باعث بن جاتا۔ اور یہ پھر یہ یقینی امر تھا کہ فتوحات اسلام میں یہ احمدیہ اور یہودیوں کے عربی قومیت اختیار کر لینے اور بد دوں کے قرآن خواں ہونے کے بعد یہ لفظی اختلاف بڑھ کر معنوی اختلاف کی صورت اختیار کر کے اور یہی زیادہ خطرناک شکل میں باعث افتراق و تشتت ہو جاتا۔

یہی وجہ ہے کہ ابی سنت اور مقررہ نے حضرت عثمانؓ کی کارکردگی کی بلا تردید تائیم کی اور ان کے اس احسان قیلیم کا اعتراف کیا جس کے ذریعہ انہوں نے مسلمانوں کو افتراق سے پچالیا اور انہیں ایک لیسی چیز پر مسخر کر دیا کہ حسین میں کوئی اختلاف نہ ہونا چاہیے تھا۔ تاریخ ہمیں ہمیں بتاتی کہ حضرت علیؓ نے یا اصحاب پشوری میں سے کسی نے بھی حضرت عثمانؓ کی اس کارروائی کو ناپسند کیا ہے۔ بلکہ حضرت علیؓ سے ایک روایت اس طرح ہے کہ انہوں نے اپنی خلافت کے دعاں میں فرمایا اگر میں حضرت عثمانؓ کی جگہ ہوتا تو قرآن کے معاملے میں لوگوں کی اسی بات پر کاربند کرتا جس پر حضرت عثمانؓ نے کیا۔

لہذا، دیتی نقطہ نظر سے اس میں بھی حضرت عثمانؓ پر کوئی حرف نہیں آتا۔ یاں یہ اعتراض ہو سکتا ہے کہ انہوں نے کتابت مصحف کا کام اصحاب رسولؐ میں سے صرف چند افراد کے سپرد کر کے ایسے بہت سے قاریوں کو نظر انداز کیوں کر دیا جو عمل نہ

لہ یہ روایت کبھی میجھ نہیں ہو سکتی۔ قرآن اپنے الفاظ میں قرآن ہے۔ اگر الفاظ کا اختلاف تسلیم کر دیا جائے تو قرآن واحد کا وجد ہی باقی نہیں رہتا۔

لہ یہ میجھ نہیں۔ قرآن خود رسول اللہ نے جمع اور مرتب شکل میں امت کو دیا تھا جو آج تک اسی تکلیف میں محدود رہا آ رہا ہے۔

قرآن کیم نبی اکرمؐ سے سن کر حفظ کی تھا اور جو ملک مہروں میں پڑھاتے بہ پڑھتے ہیں، مہلکہ ان سب کو دعوت ہے کر جمع کر کے ثابت مصحف کا کام ان کے سپرد کیا جاتا۔ اندریں ملکیم عبد اللہ بن مسعودؓ کے خفہ کا سبب بھی سمجھ سکتے ہیں۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ قرآن کے جید تین حافظت میتے اور جیسا کہ وہ خود کہا کرتے تھے انہوں نے قرآن کی ستر سو تین خود رسولؐ خدا کے دہن مبارک سے اختکیں اپنائیں و وقت حضرت زید بن ثابتؓ نہیں بلکہ کوئی ذمہ پچھے تھے، اس کے باوجود حضرت عثمانؓ نے حضرت زید بن ثابتؓ اور ان کے ساتھیوں کو ترجیح دی اور حضرت ابن مسعودؓ اور ان کے ساتھیوں کو صنیف رسولؐ خدا سے قرآن سُلٹنے اور حفظ کرنے میں میقت حاصل تھی لفظ انداز کر دیا۔ اس ترجیح کی وجہ سے اُن پر کچھ اعتمان ضرور فلڈ دہوا۔ لیکن یہ کوئی ایسا معاملہ نہیں جس کا سمجھ لینا شکل اور دقت طلب ہو۔

ہو سکتا ہے کہ بعض مسلمانوں کو حضرت عثمان کا صحیحے جلا کر تلفت کر دینے کا حکم ناگوار گز را ہوا اور انہوں نے حضرت عثمانؓ کا یہ عذر کہ ایسا فتنہ کی بیج کرنی اور احتلاف کے سریا ب کے لئے کیا گیا ہے قبول نہ کیا ہو۔ اگر مسلمانوں میں تمدن معتدہ حد تک ترقی کر گیا جھتنا تو مکنہ تھا کہ حضرت عثمانؓ ان تدریافتیں کئے جائے والے صحیفوں کو بہ خفالت رکھ چوڑتے اور انہیں محفوظ دستاویزات کی حیثیت سے نہ صرف عوام بلکہ خاص سے بھی بھاکر صرف صنائع نہ ہو جانے کے خیال سے محفوظ کر لیتے۔ لیکن مسلمان اس زمانے میں اتنے متدن نہ تھے کہ انہیں کتب خانوں کی تنقیم اور حکظو طات کی خفافت کا شعور ہوتا۔ بہر حال حضرت عثمانؓ کی اس کارکردگی پر نہ دینی اعتبار سے گرفت ہو سکتی ہے نہ سیاسی اعتبار سے۔ البتہ ہمیں ان صحیفوں کے تدریافتیں ہوئے کافی مزدہ ہونا چاہیئے اس لئے کہ گو حضرت عثمانؓ نے مسلمانوں کو کسی دینی مواد سے مزدہ نہیں کیا پھر بھی انہوں نے تحقیق اور تیریج کرنے والے علماء کا سعی تعلیم موارد سے مزدہ دیا جو قدیم عربی بولیوں اور ان کے مختلف لہجوں سے واقعیت کے لیے قیمتی سرمایہ بنتا۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس معاملہ کی بیگنی و اہمیت عربی بولیوں اور لہجوں پر ریسرچ اور تحقیقات کا کام اپنے علماء کی بحث و تحقیق سے بہت بلند و پالا تر تھی۔

معترضین نے حضرت عثمانؓ کی ایک اور کارکردگی کو بھی تاپسند کرتے ہوئے اس پر احتراzen کیا، اور ہمارا خیال ہے کہ اس احتراzen کا ان کی طرف سے کوئی معمول جواب نہیں دیا جاسکتا۔ وہ احتراzen یہ ہے کہ انہوں نے اپنے چھا حکم بن ابی العاص اور ان کے خاندان کو مددیہ کیوں دیں بلیا جبکہ رسولؐ خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں بڑی سختی کے ساتھ مددیہ سے بکال دیا تھا۔ وہ بھا جاہلیت تین حکم بن ابی العاص کا گھر رسولؐ خدا کے گھر سے ملا جوا تھا اور حکم اپنے کریم الخصلت ہماسئے کو شدید ترین اور قبیح ترین ایذا پہنچایا کرتا تھا۔ حکم بن ابی العاص وہی شخص ہے جس نے خود حضرت عثمانؓ کی ایمان لانے کی وجہ سے ملکیہ کس دی تھیں اور یہ قسم کمالی تھی کہ جب تک وہا پہنچ آبائی دین کی طرف نہ لوٹ آئیں گے انہیں نہیں پھوڑ رہے گا۔

ادھر نہیں اس وقت چھوڑا جب ان کی طرف سے پوری طرح مالوس ہو گیا۔ فتح مکہ کے بعد مکہ مسلمان چوکہ مدینہ چلا آیا انکی اس کا اسلام محسن موت سے نہیں کا ایک حیلہ تھا۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ وہ رسول خدا کو اپنے قول و فعل سے بدستور ایسا ہو چکا رہا۔ وہ آپ کے ہمیج پیغمبیر ہتھا تھا ایک عکسی مچکاتا اور آپ کی حرکات کی نقل امارات کے آپ کا تفسیر ادا کرتا۔ ایک روز یہ بلا احانت اچانک آپ کے کسی جوڑے میں داخل ہو گیا۔ آپ غصتے میں اسہر نکلے جب آپ نے اسے پہچانا تو فرمایا "اس شہر میں کبھی بھی یہ میرے ہمیجے اس بھپڑے سے بجات دلائے؟" ازاں بعد آپ نے اسے مدینہ شریف سے نکال دیا اور فرمایا "اس شہر میں کبھی بھی یہ میرے ساتھ سکونت نہیں کر سے گا۔" حضرت عثمانؓ نے رسول خدا سے اس کی واپسی کے پارے میں سفارش کی لیکن آپ نے اسے واپس نہ آنے دیا۔ پھر حضرت عثمانؓ نے ہمیز خواست حضرت ابو بکرؓ کے سامنے پیش کی۔ انہوں نے ہمیز انکار کر دیا۔ پھر حضرت عثمانؓ نے ہمیز خواست حضرت عمرؓ سے کی انہوں نے تصرف انکار کیا بلکہ حضرت عثمانؓ کو ڈالنٹھے ہوئے آئندہ بھی حکم کے معاملہ میں گفت و شنید سے منع کر دیا، لیکن جب حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے حکم کو مدینہ واپس بھلایا۔ اس بات پر مسلمانوں نے اعتراض کیا۔ بڑے جلیل القدر صاحبہ رضوان اللہ علیہم حضرت عثمانؓ کے پاس گئے اور انہیں اس میل پر سرزنش کی، حضرت عثمانؓ نے اُن سے کہا کہ جب میں نے حضور اکرمؐ سے حکم کی واپسی کے لئے کہا تھا تو آپ نے اس سلسلہ میں مجھے بالکل مالیں نہیں کیا تھا، اور واپسی کا حکم جاری کرنے سے پہلے ہی آپ فوت ہو گئے۔ حضرت عثمانؓ کی موت سے عند پیش کرنے والے الی سنت و مقتولہ حضرات یہ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کے خیال میں حضور اکرمؐ کا حکم اور اس کے خاندان کو مدینہ سے نکال دیتا ہمیشہ ہمیشہ کے لئے کوئی تعلقی حکم نہ تھا۔ کیونکہ جلد میں شخص کا پنچ اصلاح کریںا ممکن ہے اور ایسی صورت میں لختہ معاف کر کے دن میں واپس آنے کی احانت دی جا سکتی ہے۔ اسی طرح وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کے علم میں یہ محتاکہ رسول خدا حکم کی واپسی پر صائم نہ تھے۔ لیکن حضرات ابو بکر و عمر و علی اللہ عنہما نے حضرت عثمانؓ کی اس بات کو تسلیم نہ کیا کیونکہ اس بات کا علم تھا حضرت عثمانؓ کو کہا ہے اس صرف ان کی شہادت کافی نہ تھی۔ لیکن جب وہ خلیفہ ہو گئے تو انہوں نے اپنے علم کے مطابق فیصلہ صادر کیا اسکے حکم کو اپنے علم کے مطابق فیصلہ کرنے کا حق حاصل ہے۔ دوسری طرف حضرت عثمانؓ کے مخالفین یہ کہتے ہیں کہ زماں چھاہیت اور نمائشی اسلام لانے کے بعد حکم کا آخرت صل اللہ علیہ وسلم کے ساتھ طرز عمل پھر رسول نہ اصلی اللہ علیہ وسلم کا پیغام بخوبی فرمان کر کوئی ہے جو بھی اس بھپڑے سے بجات دلائے؟ اور اسی طرح آپ کا یہ قول کہ مدد نہیں میں کبھی بھی یہ میرے ہاتھ میں کوئی حکم نہیں کرے گا، وہ امور میں جو حضرت عثمانؓ کو حکم کے واپس بلانے سے روکتے ہیں، اور امام کے لئے یہ زیبا ذہن تھا کہ محسن اپنے علم کے مطابق فیصلہ کر دیتا۔ بالخصوص جبکہ لوگوں کو اس فیصلہ کی وجہ سے امام پر کہتے ہو دی کا شہر بھی ہو سکتا تھا، اس لئے کہ حکم حضرت عثمانؓ کا چھاہتا مرفت اسی ایک شہر کا احتیال ہی اتنا وہ نہ رکھتا تھا کہ حضرت عثمانؓ کو مدد نہیں داپس بلانے سے یہ جانتے اور جب اس کے ساتھ

رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان کا بھی اضافہ کر دیا جائے گہ وہ مدینہ میں کبھی میرے ساتھ سکونت ہبھی کرے گا۔ تو آپ کی حرمت کا کم انکم تقاضا یہ تھا کہ حضرت عثمانؓ حکم کو جسے رسول اکرمؐ نے تادیم آخر مدینہ میں اپنے سکونت پذیرہ ہونے دیا تھا آپ کی وفات کے بعد وہ اسے مدینہ میں لا کر آپ کے ساتھ نہ بساتے۔

بعد میں حکم اور اس کے میلوں کے ساتھ حضرت عثمانؓ کے طرزِ عمل نے یہ بتا دیا کہ انھوں نے حکم کے خاتماں کی سریعیت کرنے نے نیز مالی اور سیاسی امور میں ان کی مدد لینے کے لئے انھیں واپس بلا یا تھا۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے حکم کو بہت سی دولت عطا کی اور جب حکم مراٹو انہوں نے اس کی قبر پر شامیا نہ کیا۔ انہوں نے حکم کے بیٹے حارث کو شہر مدینہ کی منڈی کا بیگان مقرر کیا۔ لیکن اُس نے لوگوں پر بھی زیادتی کی اور خدا اپنے آپ پر بھی اس کا طرزِ عمل امانت اور پاکیازی کے بجائے حرص و طمع اور حب مال و نزد کا آئیستہ دار رکھا۔

حضرت عثمانؓ نے اسی بات پر بس نیکیا بلکہ حارث کو بہت سامال بھی دیا جس کا ذکر آگے ہے گا۔ پھر حضرت عثمانؓ نے مردان بن حکم پر خصوصی لوانشات کیں۔ اُسے ماں دیا، اور مقرب بنا کر اپنا فری و مشیر مقرر کر دیا۔ یہ ساری یاتمیں اس پر دلالت کرتی ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے حکم اور اس کے میلوں کو صرف حرم و کرم کی درجہ سے واپس نہیں بلا یا تھا بلکہ ان کے بلاۓ سے مقصود یہ تھا کہ وہ حضرت عثمانؓ کے دست دہزاد بن جائیں۔

یہ ہیں خالقین کی طرف سے حضرت عثمانؓ کے خلاف دیتی اعتراضات آپ نے دیکھا کہ ان میں سے اکثر وہ ہیں جن سے حضرت عثمانؓ کے خلاف کئی ہرم ثابت نہیں ہوتا۔ ہاں حکم اور اس کے میلوں کا معاملہ ایسا ہے کہ اس میں حضرت عثمانؓ کی مدافعت مشکل ہے۔ لیکن یہی یہر حال اُن امور میں سے نہیں جو حضرت عثمانؓ کے دین پر ضرب لگائیں ویسے اگر انھوں نے کبھی کسی مُنتہت کی مخالفت کی تو وہ اجتیادی تاویل کی بناد پر تھی خواہ وہ تاویل صحیح ہو یا غلط۔ مگر انھوں نے دین کے کسی اہل محل یا کسی رکن کیمیں کو منہدم نہیں کیا۔ ان سب ہاتھ سے قطع نظر یہ بھی لگاہ میں ہے کہ حضرت عثمانؓ بھی آخر انسان ہی تھے۔ اُن کی رائے غلط بھی ہو سکتی تھی اور درست بھی۔ یہ بھی ملکظر ہے کہ ہر امام خواہ وہ لوگوں کے ساتھ اس بات کا پیمانہ کر جیسے کہ اس کا طرزِ عمل وہی ہو گا جو حضرات الوبک و عمر و عتی اللہ عنہما کا تھا۔ ان دونوں بزرگوں کی روشن پر چلتے کی تقدت نہیں رکھ سکتا۔

نہیں ہیں ہیں ہے کہ اگر حضرت عثمانؓ رحمی اللہ عنہ پر اعتراضات اسی حد تک محدود رہتے تو مسلمان بھی نصیحت و نیخ خواہی اور شدید تقدیر کی حد سے آگئے نہ رہتے اور ان کی بکشبوکے نتائج دعوا قب کوال پر ٹالنے ہوئے ان کا یہ سبہ خدا کے پروردگر ہے کہ وہ جس طرح ہوا ہے سختی یا سہی سے ان کا محسوبہ کر لے۔

لیکن حضرت عثمانؓ کے معاملات اس حد تک محدود رہے بلکہ ان سے اور ان کے عمال ایکیے اعمال سر زد ہوئے جو کا علق لوگوں کے حقوق و مصالح اور ان کی آزادی سے مخاود یا جو وہ معاملات میں جو (بِ قسمتی سے) الکب بہت بڑے فتنہ و فساد کا ہاٹ بیٹے۔

## چوبیوال باب

# حضرت عثمانؓ کے نظمِ نست و سُق حکومت سے متعلق اعتراضات

حکومت کے عہدوں پر تقری و معزولی کا مسئلہ مسلمانوں کو حضرت عثمانؓ کی انتظامی حکمت عملی اور تقری و معزولی کی روشن سے اختلاف تھا۔ وہ کہتے تھے کہ حضرت عثمانؓ نے مسلمانوں کے معاملات ایسے نوجوانوں کے سپرد کر دیتے ہیں جو سارے ان کے سنبھالنے کی صلاحیت رکھتے ہیں نہ مقدرت۔ جبکہ ان کی بجائی مطلوب ہے نہ خدا دریا کے رسول کے ساتھ مجبت۔ انہیں یہ بھی اعتراض تھا کہ حضرت عثمانؓ نے ملاک محسوس کی عملداری سے اصحاب رسولؐ کو معزول کر دیا ہے اور حضرت عمرؓ کی وصیت کو پس پشت ڈال کر بنی ایوب اور بنی امیہ کو نوگوں کی گردنوں پر سوال کر دیا ہے۔ اس مضمون میں بھوگ نے ان کے خلاف فهم و غصہ کا اظہار کیا لیکن ان کی شفاؤتی نہ ہوئی تااًنکہ حضرت عثمانؓ کے مقرر کردہ عمال سے فتنہ فیروادہ را وحق سے انحراف کا علاویہ ارتکاب ہونے لگا۔ اور بالآخر جسے بھی انہوں نے معزول کیا اس کو بالکل آخری غبوري کیلئے پیدا ہونے پر معزول کیا۔

حضرت عثمانؓ نے حضرت سعد بن ابی دقادیؓ کی جگہ دلید کو ذکری حکومت پر منعیں کیا۔ عبد اللہ بن عاصم کو حضرت ابو ریاضؓ کی جگہ مقرر کیا اور عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ کو حضرت مسروق بن العاصؓ کا جانشین پیا۔ اسلام شام تہبا حضرت معاویہؓ کے حوالہ کر دیا۔

ان تمام امور کے متعلق اپنی رائے کا ہم پہلے ہی اظہار کر چکے ہیں۔ ساتھ ہی ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کی مفت کرنے والے سُق و معتز اور حضرت عثمانؓ کی ملاقات میں دراز کار تاویلیں کرتے میں جس طرح ان کے تماقین انہیں بذکار کرنے

کے لئے مبالغہ آمیزی سے کام لیتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ حضرت عثمانؓ کی مذکورت کرنے والوں کا یہ قول کہ حضرت عثمانؓ ان اعمال کی تقدیری کے وقت مذکورت کیونکہ ان کے باطنی احوال پوشیدہ تھے۔ اور ان کا ظاہر اچھا تھا اس لئے انہیں والی بنا دینے میں کوئی حرج نہ تھا، صحیح نہیں۔ کیونکہ ولید بن عقبہ کا عالی عیاں اور معرفت تھا، حضرت عثمانؓ کے علم میں تھا کہ القرآنؓ نے قرآن مجید میں اسے فاست کہہ کر پکارا تھا۔ یہ بات بھی سب سے کو معلوم تھی کہ حضرت عہدؓ نے اسے اصلاح پذیر سمجھتے ہوئے ہی تغلب کی زکرۃ دصول کرنے پر متبین کی تھا لیکن پھر جلد ہی معزول کر دیا۔ کیونکہ انہوں نے دیکھ لیا تھا کہ وہ ابھی تک جاہلیت کی ماد تعلیم پر قائم ہے جو حضرت عہدؓ کی اس رائے کا خود ولید کو بھی پہنچا طرح علم تھا۔ کہا جاتا ہے کہ جب وہ حضرت سعیدؓ کی جگہ ولی بن کر کوڑ میں داخل ہوا تو حضرت سعیدؓ نے اس سے کہا۔ یہ بلو وہب تم راڑ کی ہیئت سے آئے ہو یا حاکم کی ہیئت سے جو اب ولید نے کہا اے اب اسحق میں حاکم کی ہیئت سے آیا ہوں؟ حضرت سعیدؓ نے کہا۔ ”یہاں نہیں جاتا کہ اس درمیانی حُرُم میں بے وقوف ہو گیا ہوں یا تم عقائد پذیر گئے ہو۔“ ولید نے کہا۔ ”تم بے وقوف ہو گئے ہو تو میں عقائد پذیر ہو گیا۔“ حقیقت یہ ہے کہ حکومت ہماری قوم کے ہاتھ آگئی ہے اور وہ خویش پر وہی کمرہ ہے۔ حضرت سعیدؓ نے کہا۔ ”تم بالکل شیک کہتے ہو،“ معلوم ہوا کہ ولید جاتا تھا کہ اسے کوفہ کا طالب ہے اس لئے نہیں بنایا گیا تھا کہ وہ پہلے جما محتا اور ادب اچھا ہو گیا ہے۔ یا پہلے بدھلن تھا اب نیک چلن ہو گیا ہے بکار سے نعم اس وجہ سے والی بنیا گیا تھا کہ حکومت اس کی قوم کے ہاتھ میں تھی اور وہ خویش پر وہی کمرہ ہے۔ حضرت عثمانؓ کو پوری طرح علم تھا کہ عبداللہ بن عامر ایک نو خیر جوان ہے جن کی عمر بھی پھیپھی دس سے بھی متعدد نہیں ہوئی۔ انھیں یہ بھی علم تھا کہ مہاجرین، الفصار اور دوسرے عرب قبائل میں ایسے افراد موجود ہیں جو عبداللہ بن عامر سے عمر میں بڑے، تجربے میں فائل، اور ایمان لانے میں اس سے مبالغتے۔ حضرت عثمانؓ کو یہ بھی معلوم تھا کہ عبداللہ بن سعید بن ابی سرح کے ہائے میں خدا نے تعالیٰ نے قرآن میں آیات نازل کی ہیں۔ نسیم کہ فتح مکہؓ کے روز رسولؓ خدا نے اس کا طن مبارح کر دیا تھا۔ لہذا یہ کہنا درست نہیں کہ ان لوگوں کا حال پوشیدہ تھا کم حضرت عہدؓ کی نگاہوں سے تو قطعاً پوشیدہ نہ تھا۔ پھر اب سنت اور معتبر کا یہ قول بھی درست ہے کہ جس عامل میں بھی حضرت عثمانؓ کو فتنہ و فدا نظر آتا ہے معزول کر دیتے تھے۔ کیونکہ حضرت عہدؓ نے ولید کو اس وقت معزول کیا جب اس کے سلا اور کوئی چارہ کا سہری نہ رکھتا، ہم یہ نہیں خیال کرتے کہ حضرت عہدؓ نے ولید کو شرعی مزادیتے سے پس دپش کیا ہو گا۔ تاہم یہ بات بخوبی عیاں ہے کہ انھوں نے اسے معزول کیا جب اس کی بدتعلیٰ رسوانی کی حد تک مام ہو چکی تھی۔ لوگوں نے اس کی شرب خودی کے متعلق شہادتیں دیں اور ابؓ کو فرمیں اس کے خلاف ہنگامہ پا ہو گیا، ہبہ جرین دانصار اس کی معزولی

پر بضہد ہو چکے تھے۔ اسی طرح حضرت عثمانؓ نے ولیدؑ کے بعد سعید بن عاص کو خوشی سے معزول ہیں کیا تھا بلکہ اس معروفی پر سخت اٹھارنا پسند یہ گی کیا تھا لیکن مجبور تھے کیونکہ اپل کو فرستے سعید کو کوفہ میں داخل ہونے سے روک دیا تھا اور حضرت عثمانؓ کے لئے بغاوت یا حضرت ابو موسیٰ اشعریؑ کی تقریٰ میں سے ایک کا قبول کرنا انگریز نبادیا تھا، حضرت عثمانؓ نے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ کو جی بی طیب خاطر مصروف ہیں کیا تھا بلکہ اس لئے معزول کیا تھا کہ مصری انہیں بغاوت کی دھمکی دے رہے تھے۔ ہبھاجیں والنصار اس کی معزولی پر مصر تھے اور حضرت علیؓ نے عبد اللہ کے خلاف قتل کے الام کی تحقیقات کا مطالیہ کیا تھا، اس وقت حضرت عثمانؓ نے عبد اللہ بن سعد کو معزول کیا اور مصر کی حکومت محمد بن ابو بکر کے حوالے کی۔ ان میں سے کسی بات میں بھی کسی شبیہ کا احتمال ہیں ہے رشبہ تو اس خط سے تعقیر کھاتا ہے جو مصریں کے قتل کے پاسے میں بھیجا گیا تھا۔

بہر حال یہ ہرگز صحیح ہیں کہ ان عمال کے علاالت پر شیدہ تھے اور نہ یہ صحیح ہے کہ حضرت عثمانؓ نے ان کی کج روی سے آگاہ ہوتے ہیں اسہیں بلا خیل و محبت معزول کر دیا تھا۔

یہ بھی واضح ہے کہ غالباً حضرت عثمانؓ کا کہنا بھی بھاہے کہ حضرت عثمانؓ کے مقرر کئے ہوئے کامنے اور عمال صلاحیت ہیں رکتے تھے اور انہوں نے حکومت سے ٹوپہ برکھونے پر قادر نہ تھے یہ عمال بلاشبہ حکومت کے اپل اور اس کی ذمہ داریوں کے متحمل تھے اور اس بات پر ان کی شاندار فتوحات گواہ ہیں لیکن وہ اپل تھے اس حکومت کے جس کا نقام قوت و شوکت، ددہ بہ و غردا فوجیروں استبداد پر قائم ہے۔ ایسی حکومت کے اپل شتھے جس کا نظام اسلامی، اصولی یعنی عدل، انصاف، مساوات اور پاہنڈی عہد پر قائم ہو جس کا عہد حضرت عثمانؓ نے قوم سے کیا تھا، یعنی یہ کہ وہ قرآن و سنت ابو بکرؓ و عمرؓ پر قائم رہیں گے اور اس سے کسی قسم کا انحراف ہیں کریں گے۔

بہر حال حضرت عثمانؓ نے وہ حکومت علی حسین پر وہ عمال کی معزولی و تقریٰ کے صحن میں کامبندی ہے ان کے عہدہ ہیں کے موافق نہ تھی۔ لہذا اگر کوئی شبیہ ہیں کہ جن لوگوں نے ان عمال سے شک گا کہ ان کے علاالت بغاوت کی اور ان کی تقریٰ کے باعث حضرت عثمانؓ سے بچ گئے وہ فلسفی پر نہ تھے۔



## چکیوال باب

# حضرت عثمانؑ کے میں نظام مالیات

حضرت عثمانؑ کی مالی سیاست جس پر وہ اپنی خلافت کے زمانہ میں کاربند رہے، ان کے بیشتر معاصرین اور اکثر مؤرخین و روادا کے لئے ناراضی و خلکی کام صنوع تھی گو بعد میں جاکر یہ سلسلہ متكلمین کے لئے موصوع بحث ذکر ارین گیا۔ معتبر لد اور اہل سنت اس سیاست کی حمایت کرتے گئے اور شیعہ و خوارج اس کی مخالفت کرتے رہے ہیں۔ یہم حضرت عثمانؑ کی مالی سیاست کے متعلق مختصر ایہ کہہ سکتے ہیں کہ وہ اعمال عامہ میں حسب ضرورت و مصلحت تصرف کو رام کا حق سمجھے است۔ اور چون کہ خلیفہ ہونے کی وجہ سے ہرہ تن مسلمانوں کے مالی سیاست کے متعلق حضرت عثمانؑ کی رائے کاموں میں منہج ہو گئے تھے۔ لہذا، ان کا خیال تھا کہ جب تک وہ ان کاموں میں صروف رہیں اپنی حق پہنچتا ہے کہ دہ مسلمانوں کے مال سے اتنی رقم سے لیا کریں جس سے وہ خود، ان کا خاندان، نیز ان کے اعزہ واقر باء اپنی ضروریات با فراغت پوری لر سکیں اور ایسا کرنے میں انہیں کوئی حرج یا خلافی نظر نہ آتی تھی، اس سلسلہ میں ایک چیز جس کی مؤرخین نے پوری طرح دھناعت نہیں کی قابل غور ہے اور وہ یہ کہ حضرت عثمانؑ بذات خود خلافت سے پہلے بڑے سخنی، نیاض اور تحریر تھے۔ وہ بڑے صاحب مال تھے ان کی تجارت و سیچ اور آمدی کثیر تھی لہذا، ان کا مال، انہیں ان کے خاندان اور ان کے اعزہ واقر باء کو با فراغت ضروریات زندگی بہم پہنچانے کے لئے بالکل کافی تھا، خلافت کی ذمہ داریاں سنبھالنے کے بعد انہیں تجارت و اکتساب کے لئے وقت نہیں سکا، لیکن ان کے لئے اس کے سوا کوئی چارہ گارہ نہ تھا وہ سابقہ معمول کے مطابق خلافت کے بعد بھی اپنے اور اپنے قرابت داروں پر خرچ کرتے رہیں، اس سلسلہ میں بظاہر ان کی لئے یہ معلوم ہوتی ہے کہ خلافت کو ان کی مالی مدد میں کسی قسم کا تغیر و تبدل کرنے کا حق نہیں۔ لہذا، جب ان کے لپنے مال میں کمی واقع ہوئی تھی تو اس کا واحد سبب یہ تھا کہ وہ اموال عامہ کے انتظام و اہتمام میں ہرہ تن صرف ہو کر اپنے مال کا بندوں لیست نہ کر سکے۔ اور اسے نفع تجویز کاموں میں نہ لگا سکے۔

حضرت ابوالبکرؓ عمرؓ خلیفہ بنی سے قبل حضرت عثمانؓ کی طرح صاحب مال نہ تھے۔ ان میں سے کسی کے متعلق ہمیں تاریخ نہیں بتاتی کہ انہوں نے ”بُرُورُه“ خریدا ہو۔ یا مسجد خوبی کی توسیع کے لئے زمین خریدی ہو یا عزوجلہ تیوک کے لفکر کے لئے اپنے خدا سے ساز دسامان فراہم کیا ہو۔ اس کا سبب یہ ہمیں ہے کہ یہ دونوں حضرات بخل کرتے تھے بلکہ اصل سبب یہی تھا کہ وہ نیا وہ مالدار نہیں تھے۔ اسی طرح یہ دونوں حضرات خود اپنی ذات پر نیز اپنے خاندان اور اپنے افراد پر حضرت عثمانؓ کی سی فراغ کستی کے ساتھ خرچ بھی نہ کرتے تھے۔ کیونکہ ان دونوں کی محدود آمدی انہیں اس کی اجازت ہی نہ دیتی تھی، خلیفہ بنی سے بعد بھی ان دونوں کی روشن میں کوئی فرق نہ آیا۔ ہم یہ ہدروہ و اکٹھلم اور گناہ سے پہنچے کے لئے انہوں نے اپنے حق میں مال و دولت سے اجتناب و اختیار میں تشدیخ اختیار کر لیا تھا۔ لیکن حضرت عثمانؓ خلیفہ ہونے کے بعد بھی اپنی سابقہ بخش پر قائم رہے۔ اس لئے ا خلیفہ بھی ہے کہ ان کی دولت ان کے اخراجات کو پورا نہ کر سکی۔ چنانچہ انہوں نے اعمالی حاصلہ میں سے اتنا وہی رہے لیتا میٹے لئے جائز سمجھا جتنا کہ وہ اپنی دولت کو نفع بخش کاموں میں لگا کر اس سے حاصل کر سکتے تھے۔ ابتداءً ان کی کیفیت بھی تھی لیکن پھر جلد ہی وہ اور کھل کر خرچ کرنے لگے بعد ازاں تسلط و اختیار نے ان کے لئے جد و سخا کی مزید راہیں کھول دیں۔ حضرت عثمانؓ کی مالی سیاست کی وضاحت کرتے ہوئے ہمیں یہ بھی یاد رکھتا ہے کہ خلافت کے متعلق حضرت عثمانؓ کی رائے

چاہئے کہ خلافت کے ہارے میں حضرت عثمانؓ نے عقیدہ رکھتے ہیں کہ مسلمانوں کو خلیفہ کے اعمال پر گرفت اور مزدادی نے کا حق تو ایک طرف رہا اس کے اعمال پر نگرانی اور پابندی عائد کرنے کا بھی امکن حق حاصل نہیں۔ لہذا، بخیال خویش انہوں نے جو عہد دیا اس کے لئے وہ لوگوں کی بجائے خدا کے روبرو حساب دہ تھے۔ ان کے اس عقیدہ پر یہ بات پوری طرح شاہد ہے کہ جب لوگوں نے انہیں خلافت سے دست پر دار ہو جانے کے لئے کہا تو انہوں نے ان کے اس مطالبہ کو سزا میت ہی نا اچب او قظیم المختار مطالبہ فرار دیا۔ چنانچہ انہوں نے مطالبہ کرنے والوں اور دیگر حضرات کو بھی حساب دیا کہ ”جو تمیں مجھے خدا سے عزوجل نے پہنچائی ہے میں اسے اتارنے کا مجاہد نہیں“ اسی طرح انہوں نے ان لوگوں سے یہ بھی فرمایا۔ مجھے یہ گواہ ہے کہ لوگ بیٹھ کر میری گردن مار دیں مگر مجھے یہ گواہ نہیں کہ میں اس پوشاک کو اتار دوں جو مجھے عزوجل نے پہنچائی ہے؟

گویا ان کے نزدیک خلافت کوئی ایسا قابل ہاڑ پس تصب نہ تھا جسے انہوں نے مسلمانوں سے حاصل کیا ہوا درجے وہ اپنی خواہش سے یا مسلمانوں کے دلپی کے مطالبہ پر امکن والپس دے سکتے ہوں۔ بلکہ ان کی نظر میں خلافت ایک ایسا بابس تھا جو خدا سے ان کے نیب تک کیا تھا اس لئے وہ خدا سے اتارنے کا حق رکھتے تھے اور نہ کسی دوسرے کو

اس کے اثار لینے کا حق تھا۔ یہ حق صرف خلائق تعلق کو حاصل تھا کہ جس روز وہ اخیں بائیں نندگی سے محروم کرے اس بائیں کو بھی ان پر سے اتار دے، اس معاملہ میں حضرت عثمانؓ کا فذر یہ تھا کہ اخیوں نے اپنے دوپیش روساتھیوں کو جو خلیفہ ہرگز سے دیکھا تھا کہ ان میں سے کسی کا منصب بھی تاہیں حیات چیننا نہ گیا تھا۔ وہ بھی اپنی کی طرح خلیفہ ہوئے تھے۔ اس لئے جب تک رشتہ نندگی ان کے ہاتھ میں ہے اسی ہی خلافت سے بھی والبستہ رہتا پڑے گا۔ ظاہر ہے کہ جب خلافت اور اختیارات کے ہاتھ میں ان کی رائے یہ تھی تو پھر اس میں کوئی اچھی بھی کی بات نہیں کہ وہ ان لوگوں کو تنگ اور مجبور کرتے جو ان کے ساتھ اختیارات کے مسئلہ میں کشکش کرتے اور انہیں نظم و منظم یا سیاست یا مال کے معاملے میں بعض تصرفات سے روکنا چاہتے تھے۔ کیونکہ اپنی مذکورہ ہالا رائے کے مطابق وہ لوگوں کے سامنے جوابدہ نہ تھے بلکہ صرف خدا کے روبرو جوابدہ تھے جو حضرت عثمانؓ نے یہ حقیقہ معنی تضعیف کی وجہ سے یا ملامت کرنے والوں کی ملامت کے ٹھہر سے پاغصہ اور اعتراض کرنے والوں کے غصہ اور اعتراض سے بچنے کے لئے منہیں بنا یا تھا، بلکہ ان کا یہ خیال صدق نیت اور خلوص بصیرت پر مبتنی تھا بلکہ شاید خلافت اختیارات کے ہارے میں حضرت عثمانؓ کے بہت سے ہمدرد سلام بھی انہی کے ہم خیال تھے۔ اسی خیال سے اس امر کی ترجیحی ہوتی ہے کہ بعض معاہدہ کرام خلیفہ کے حکم سے سرتاہی کو اپنے لئے قطعاً جائز تواریخیں دیتے تھے جو اخلاقی اعتکال اور سماون سے اخراج ہی کیوں نہ کر رہا ہو۔ وہ اس آیہ پر اس کے ظاہری معنوں کے مطابق کا بیند تھے۔ اور اس ارشاد خداوندی کی کوئی تاویل نہ کرنا چاہتے تھے۔

لَا يَئِمَّا الَّذِينَ لَا مُنْكَرٌ أَطْبَعُوا اللَّهَ وَ أَطْبَعُوا اللَّهَ سُؤْلَ فَلَمَنِ الْأَمْرِ مِنْكُمْ (۱۰)

اسے اپہلی دالوں واللہ اللہ کی اطاعت کرد، رسول کی اطاعت کر داہماں میں سے ادھالا مرکی۔

لہذا، وہ امام کے ہاتھوں اس دنیا میں ظلم پر داشت کر کے اس پر ٹالیب آخوند کا سختی ہونے کو ترجیح دیتے تھے یہ بھی پہنچ د کرتے تھے کہ امام کی خلافت اور اس سے مقابلہ کر کے کسی گناہ کے ترکیب ہوں، اور اس میں ان کا نقصان بھی کیا تھا کہ دنیا میں وہ ظلم سے کسی آخوند کا ثواب حاصل کر لیں، رہا امام تو وہ اپنے کئے کا خود ذمہ دار ہو گا اور اسے اپنے اعمال کا حساب خدا کے حقد پیش کرنا ہوگا۔

بھی وہ مسلک ہے جس پر حضرت ابوذر غفاریؓ کا بنتی تھے جبکہ وہ حضرت عثمانؓ کے مظالم پر مترقب ہونے کے باوجود ان کی اطاعت کرتے رہے یہی مسلک حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کا تھا۔ وہ حضرت عثمانؓ کے غنیمہ و غصب کا شکار رہ کر بھی تعزیز حکم سے روگر داں تھوڑے اور انہوں نے (باقام منی) حضرت عثمانؓ سے اختلاف کے باوجود معنی اس لئے پوری نماز ادا کی کہ حضرت عثمانؓ نے پوری نماز ادا کی تھی۔ بھی حال حضرت عثمانؓ نے اپنی انتظامی جنگی و مالی سیاست میں بھی

جاری رکھا۔ دہ اجتہاد کو اپنا حق سمجھتے تھے۔ ان کا میال تھا کہ اس بات کے لئے وہ صرف عمل کے سامنے جواب دے ہیں اور یہ کہ مسلمانوں پر ان کی فرمانبرداری واجب ہے نیز یہ کہ مسلمانوں کا حق ہے کہ دہ ان کی غیر خواہی کریں اور انہیں مشورے دیتے رہیں، پھر ان کی مرضی ہے چاہیں تو ان کے مشورے کے قبیل کو لین جیسا کہ مقدمہ و اقدامات میں انہوں نے کیا اور چاہیں تو انہیں مدد کر دین جیسا کہ مختلف امور میں ہمیشہ آیا۔ اقتدار کے استعمال کا یہ تصور بالکل نیا تھا۔ کیونکہ حضرات بالوں کے دعوے و عمر رضی اللہ عنہما کے دعوے و مگماں میں یہ بات نہیں آئی ہوگی کہ دہ اقتدار حکومت کو مسلمانوں سے بالا بالا شخص اپنی ذات تک محدود کر سکتے ہیں۔ بلکہ اس معاملہ میں حضرت عمر بن الخطاب نے بعض اقدامات ایسی صورت اختیار کی کہ خود مسلمانوں کو ناگوار گزیری مثلاً وہ واقعہ کہ مکر روم نے آپ کی زوجہ ایم کلثوم بنت جلی بن ابی طالب کو ہیرے جواہرات سے مرصع ہار بلوہر تھقہ جیجا کیونکہ آئم کلثوم نے جی اُسے حرب کے پھولوں پر بیڑا بھیجتے۔ مگر جب تاک آئی قرودہ ہدھضرت عمر بن الخطاب کو ملا اور انہی نے اسے اپنی اہلیہ کو مدینا پسند نہ کیا۔ چنانچہ ان کے حکم سے "الصلوۃ جامعۃ" کی منادی کی گئی۔ جب لوگ جمع ہو گئے تو آپ نے اس بارے میں ان سے مشورہ طلب کیا۔ سب نے یہی مشورہ دیا کہ ہارا ممکنہ کردے دیا جائے کیونکہ یہ ان کی ملک ہے۔ لیکن جو نکدہ وہ ہار مسلمانوں کی تاک میں آیا تھا اس لئے حضرت عمر بن الخطاب سے اپنے گھر والوں کو دینے میں باری خاطر حسوس کر رہے تھے چنانچہ آپ نے حکم دیا کہ ہار بیت المال میں داخل کر لیا جائے لہمان کی بیوی کو اتنی رسم ادا کر دی جائے جو ملکہ روم کو ارسال کر دے تھے پر خوب ہوئی تھی۔

ہم جانتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب نے اسخون نے اپنے اور اپنے کنیہ کے لئے رفارکا تھا لوگوں کے دلوں پر گراں گز راتھا اور یہی باعث تھا کہ عورتیں حضرت عمر بن الخطاب سے نکاح کرنا پسند نہ کرتی تھیں اور اسی چیز نے بعض عورتوں کو حضرت عمر بن الخطاب کا پیغام مسترد کر دینے پر محروم کیا، ذرا مقابلہ کیجئے حضرت عمر بن الخطاب کا حضرت عثمان بن عفی کے طرز عمل سے جب کہ انہوں نے بیت المال کے ہیرہ کا اپنی لیک اہلیہ کو زیر پہنچا یا اور ہبھوگوں کے اعتراض پر انہیں یہ جواب دیا۔ "خاہ کوئی کتنا ہی تاک بھوں چڑھاتا ہے ہم اپنی جملہ ضروریات اسی مالی فیضت سے پوری کریں گے؟" ہمین تکلیف ہوتی ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت عثمان بن عفی کا طرز عمل خلافت کے بارے میں بعض وہی ہے جسے زیاد نے اپنے اس مشہور خطبہ میں ہمیشہ کیا تھا۔

أَيُّهَا النَّاسُ ! إِنَّا قَدْ أَشْهَدْنَا لَكُمْ سَاسَةً وَعَنْكُمْ شَرِادَةً وَنَسْرَ مَكْمُوتٍ بِسُلْطَانٍ إِنَّمَا  
الَّذِي أَعْطَانَا قَدْنَدْ وَعَنْكُمْ بُقْشَنْ إِنَّمَا إِنَّمَا حَوْلَنَا

اس لوگوں کی تھارے حاکم و محافظ بنائے گئے ہیں۔ ہم تم پر حکومت کرتے ہیں اس اختیار کی کوئی سے جو خدا نے ہمیں مطالبا

اور تمہاری حقافت کرتے ہیں اس مال غنیمت کے حوزن جو خدا نے ہمیں بخشنا۔

اس چیز کو مدنظر کھتے ہوئے ہم حضرت عثمانؓ کی اس روایت کو حیرت کی نگر سے نہیں دیکھتے کہ "حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ و علیؓ و عوفؓ و عاذلؓ و عوشنودی معاصل کرنے کے لئے اپنے آپ پر امام پہنچانے اور بارپر زیادتی کرتے تھے مگر میں خدا کی خوشنودی کے لئے صدر حجی کرتا ہوں" گویا حضرات ابو بکرؓ و عمرؓ کے اجتہاد نے اتھیں اپنے اقیریا پر ظالم و زیادتی سکھائی اور حضرت عثمانؓ کے اجتہاد نے اتھیں اپنے اقیریا کے ساتھ صدر حجی کے نتیجہ پر بہنجایا، اور اس طرح انہوں نے اپنے آپ پر ظلم نہ کیا۔ اس تجزیہ کے بعد ہمیں حضرت عثمانؓ سے مستحق ان روایات کی صحت کے بارے میں کوئی بحث کرنے کی ضرورت نہیں رہتی ہن سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے مروان بن حکم کو افریقیہ میں مسلمانوں کے حاصل کردہ مال غنیمت کا خمس (۱/۵) یا سیس (۳/۵) الہامس ہل یا غنیم کی قیمت میں سے جہاں کے ذمہ باقی پہنچ دی تھی۔ نتیریہ کہ انہوں نے اپنے چیزیا حکم کو دولت سے نوازا جکم کے بیٹے حارث کو تین لاکھ۔ عبد اللہ بن خالد بن اسید اس موی کو تین لاکھ اور عبد اللہ بن خالد کے ہمراہ آئے والوں میں سے ہر ایک کو ایک ایک لاکھ درہم بخشے۔ جو شی کہ بیت المال کے خزانی عبد اللہ بن ارثم نے تعیین حکم نے انکار کر دیا اور اپنے مقبس سے مستعفی ہو گئے۔ عبد اللہ بن ارثم کے مستحق ہونے کے بعد خود ان کو تین لاکھ درہم پہنچ دیئے۔ مگر انہوں نے اپنے تہذیب تقویٰ کی بنابری سے قبل کرنے سے انکار کر دیا۔ اسی طرح حضرت عثمانؓ نے حضرت زبیر بن العوام کو چھلاکھ درہم اور حضرت طلحہ بن صبیح اللہؓ اور حضرت سعد بن العاصؓ کو ایک ایک لاکھ درہم دیئے۔ اپنی تین یا چار بیٹیاں قریش میں بیانیں اور ان میں سے ہر ایک کے شوہر کو ایک ایک لاکھ درہم تفویض کئے۔

حضرت عثمانؓ اس قسم کی بخشش دینا اپنا حق سمجھتے تھے۔ وہ بیت المال کے خزانی کو اس کا مجاز نہیں سمجھتا تھے کہ وہاں صحن میں ان کی حکم عدالت کسے یا ان سے بحث و تفہیم کرے۔ جب حضرت عثمانؓ اس قسم کی بخششوں کو اپنا حق سمجھتے تھے تو پھر ان کے اس حق میں تو کسی کلام کی گنجائش ہی نہیں کہ وہ ضرورت پر بیت المال سے قرض لے لیں اور فریخ وستی پر اسے دالپس کر دیں۔ ظاہر ہے کہ ان حالات میں حضرت عثمانؓ کے عمال بھی مال کے معاملے میں اپنے امام کی اقتدار کرتے ہوں گے۔ ہنہاں انہوں نے بھی سخاوتیں کیں، بیت المال سے قرض لئے اور ان میں سے بعض نے قرضنہ کی ادائی میں مال مٹھل بھی کی، چنانچہ جس طرح حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے فریخ سے مستعفی ہوئے حضرت عبد اللہ بن ارثم مددینکی خانی سے مستعفی ہو گئے ظاہر ہے کہ جب امام اور ان کے عمال اموالی صادر کو اس طرح بے دریغ خرچ کر رہے ہوں تو شکریہ کا محتاج مال ہونا اور عوام رہنا کوئی تھیج خیزیاں نہیں۔ نتیریہ بھی کوئی حیرت انگیز یات نہیں کہ امام مال رکوٹہ میں سے امور جنگ پر خرچ کرنے کے لئے مجید ہو جائے۔ اور اس طرح خود کو عوام کی خلافت اور احتراصوں کا نشانہ بنالے جس کا ذکر

پہلے کیا جا چکا ہے اور جس سے کم ازکم یہ عیاں ہو جاتا ہے کہ عہد عثمانؑ میں مالی سیاست بے مذاقہ و غیر عکمی تھی۔ جب امام اموال عالمہ کو بے دریخ خرچ کرنے لگ جائے اور اس کے عتال بھی اس کی افتادگر ہے ہوں تو پھر اموال زکوٰۃ میں دست اندازی کر لینا کوئی اچھے کی بات نہیں لطف یہ ہے کہ یہ فرستم امور جنگ پر ہی نہیں بلکہ مخاوفت اور کنہ پر دی وصلہ رجی کے لئے بھی استعمال ہونے لگی، کہا جاتا ہے کہ حضرت عثمانؑ نے حارث بن حکم کو بنی قفناعہ کی زکاۃ و صول کرنے کے لئے بھیجا اور والپی پر جو کچھ وہ لایا تھا اسی کو بخش دیا۔ جب اموال عالمہ کو اس بیدار دی سے اٹایا جائے اور تو کوئی بھیب ہات نہیں کہ بیت المال کو اخراجات جنگ و امن، اور امام و عمال کی مخاوفتوں سے عہد برآ ہوئے کے لئے ریاست پر سختی اور خراج و جزیہ اور زکوٰۃ کی وصولی میں جبرا اور دہاد عکف لوہت پیچ گئی ہو، اس صورت مال سے اس روایت کی وضاحت ہو جاتی ہے کہ مصریین نے عبد اللہ بن سعد کے ظلم کا یکوں شکوہ کیا تھا۔ اور حضرت عرشد بن العاصؑ نے کہوں کہا تھا ”لیکن اونٹنی کے بچے تو بھوکے مر گئے یہ (ذینیں رویت تادار و تباہ حال ہو گئی)“ اسی سے اس روایت کی بھی تشریح ہو جاتی ہے کہ کس طرح حکام و صولی صدقہ و زکوٰۃ میں محاذیتوں اور دیہاتیوں پر ظلم کرتے تھے اور پھر وہ ظلم حضرت عثمانؑ کی طرف منسوب ہو جاتا تھا۔ نتیر یہ بھی کہ جب اس کی شکاُتیں حضرت عثمانؑ تک پہنچی تھیں تو وہ اس کا کئی تدارک نہ کرتے تھے۔ مزیدہ بہ لیکہ کہ حضرت عثمانؑ کی اس سخوت کا سلسلہ چائید امتنوال ہیک ہی مجدد نہ رہا بلکہ بڑھ کر چائید غیر منقولہ پر بھی اٹا انداز ہوا چنانچہ لوگوں کو حضرت عثمانؑ کے خلاف یہ بھی شکایت تھی کہ انہوں نے محرومہ علاقوں میں بنی امیہ کو بڑی بڑی چائیدیں عطا کر دی ہیں۔ حضرت عثمانؑ کے اس اقدام کی حمایت میں اہل سنت و معتزلہ یہ کہتے ہیں کہ انہوں نے یہ سب کچھ زمین کی اصلاح اور اسے قابل کاشت بنانے کے لئے کیا تھا اور اس سے مسلمانوں کی سہتری مقصود تھی۔ شیعہ حضرات اس کا جواب یہ دیتے ہیں کہ خود حضرت عثمانؑ نے کبھی اپنے حق میں یہ عذر سپیش نہیں کیا۔ شیعہ اعتراف بھی کر سکتے ہیں کہ تمام قریشیوں میں صرف بنی امیہ ہی زمین کی اصلاح کے مابہر خصوصی نہیں تھے، پھر یہ کہ سارے عرب قبائل میں صرف قریش ہی زمینوں کو نہ خیز پلاتے کی مہارت خصوصی نہیں رکھتے تھے، نتیر یہ کہ تمام مسلمانوں میں بعض عرب یہی غیر آباد زمینوں کو قابل کاشت بنانے میں مابہر خصوصی نہیں تھے، غرضیکہ یہ تمام کا تمام سلسلہ محن حضرت عثمانؑ کے اسی تصور خلافت کی بدولت چل رہا تھا جسے ہم پہلے بیان کر چکے ہیں اور حضرت عثمانؑ اہمان کے عتال کی یہ روشن اسی تصور کے ایمان پر مبنی تھی۔

ہم حضرت عثمانؑ کے پیدا کردہ اقتصادی انقلاب کا ذکر بھی پہلے کچکے میں وہ اس طرح کہ انہوں نے عربوں کو

اجازت میں دی کر اگر دہ چاہیں تو اپنی ان جاگیروں کو جو ہر دس علاقوں میں ہیں یعنی کران کی جگہ جسٹی یا عرب میں نہیں خرید سکتے ہیں۔ ہم یہ وضاحت بھی کر چکے ہیں کہ اس القاب نے اسلام میں جاگیر داماد نظام پیدا کر دیا تھا۔ اور اگر ہم اس میں ان سعادتوں کا بھی اضافہ کر لیں جو امام اور اس کے عمال کی طرف سے اعمال عامہ میں سے یعنی امیہ اور قدیش کو ملت تھا اور جس نے اپنی اس قابل بنا یا تھا کہ وہ مفتوحہ علاقوں میں زمینیں خرید سکیں۔ تو یہ سب کچھ اس امر پر ملالت کرتا ہے کہ حضرت عثمانؓ کی مالی سیاست سے دو نتیجے بآمد ہوئے اور وہ دونوں ہر ہے تھے۔ ایک احوال عامہ کا غیر واجب خرچ جنمیں پریشان اور عیت پر ظلم و زیادتی کیا ہا عیش ہوا۔ دوسرا اس دولت میں اور فضول خرچ طبقہ کا ظہور جس کی صرص دائر کی کوئی حد نہ تھی۔ جو اپنی ملکیت زمین کو بڑھانے چلا جا رہا تھا۔ اور کران کا لاگونٹ رہا تھا۔

مزید بر آئی یہ کہ طبقہ اپنے آپ کو دوسرے لوگوں سے ممتاز خیال کرنے اور اقتدار و تسلط میں ایک دوسرے سے مقابلہ کرنے لگا تھا، اور بالآخر یہ باہمی رقابت و منافست الملکت سے پڑھ کر خود خلافت میں بھی بھرنسے گئی اور اس کا سلسلہ مزادات و مصائب تک پہنچا جسنوں نے قتل عثمانؓ کے وقت سے لے کر یعنی امیہ کے زوال اور یعنی جہاں کے آغاز تک مسلمانوں کے سارے نظام کو دہم بہتھ کئے رکھا۔ یہ بھی امر ہے کہ بیت المال میں اتنی گنجائش نہ تھی کہ ہر فرد اس کی سعادت سے بہرہ اندوز ہوتا ہے، یہ بھی فطری نتیجہ تھا کہ جو محروم رہتے وہ لیئے والوں اور عطا کرنے والوں کے دشمن ہو جاتے تھے۔ چنانچہ نہ صرف عوام کے باہمی روابط بگڑ گئے بلکہ خلیفہ و عمال کے ساتھ بھی ان کے تعلقات خرب ہو گئے۔ وہ جب اس صورت حال پر چور کرتے اور عہدہ بہری یا امانوں پر بکر و غیرہ من الشرعا کا تصور ذہن میں لاتے تو وہ فدا اس نتیجہ پر پہنچ جاتے کہ ایک طرف تو حضرت عثمانؓ کا طریقہ سنت موروث سے کچھ مختلف ہے دوسرے یہ کہ ان پر ظلم مورہ ہے۔ بھی وجہ ہے کہ مفتوحہ علاقوں سے قبل جو باغی آئے تھے انہوں نے حضرت عثمانؓ سے یہ مطالبہ کیا تھا کہ وہ مالی فضیلت کے مصافت پر از معزز غور کریں۔ ان کا مطالبہ تھا کہ مالی فضیلت میں سے صرف انہی لوگوں کو ملے جسنوں نے اسے لے کر حاصل کیا تھا یا ان بنرگوں کو ملے جو رسولؐ خدا کے اصحاب ہیں، اس کا مطلب صاف ظاہر ہے کہ ان کی نظر میں حضرت عثمانؓ احوال عامہ کے خرچ کرنے میں اسراف سے کام لے رہے تھے۔ چنانچہ ان لوگوں نے حضرت عثمانؓ سے صرف یہی مطالبہ نہ کیا کہ وہ فضول خرچ سے باز رہیں بلکہ ان سے ایک ایسی نئی مالی سیاست کے مرتبا کرنے کا بھی مطالبہ کیا جو خود فارعی سیاست سے بھی جدا گاہ نہ ہو۔ مال فضیلت کے بارے میں حضرت عمرؓ کا مطربہ عمل دافع دعینہ تھا۔ وہ حکم انہی کی رو سے مال فضیلت کا پانچواں حصہ (خس) نے لیتے اور باقی چار حصے اس مال کے حاصل کرنے والوں (فوج) کے حوالے کر دیتے۔ یخس ہر خراج اور جبزی کی دصول مشدہ رقم میں شامل ہو جاتا۔ اس

رقم میں سے رواہ عامرہ پر خرچ کرتے، ازان بعد اسی رقم سے مسلمان ہمچوں اور عمرانوں کو وظائف دیتے جاتے، تمام فوجیوں کو ورسے کام لوگوں کی طرح وظیفہ دیا جاتا سامنہ ہی ان میں سے جنگ میں حصہ لینے والوں کو ان کا مال غنیمت کا حصہ الگ ملتا، مگر حب علاقہ، ورسے کے باشندوں نے علیہ اور ان کے عمال کا مال غنیمت کے صرف میں اس اف ویکھا تو انہوں نے مطالبہ کیا کہ اعمال عامرہ میں سے صرف ان لشکریوں کو دیا جائے جنہوں نے مال غنیمت حاصل کرنے میں شرکت کی ہو۔ خواہ انہوں نے لڑائی میں حصہ لیا ہو یا نہ لیا ہو۔ رٹنے والوں کے لئے وہ رقم ان کا اجر ہو گا اور نہ رٹنے والوں کے لئے وہ رقم از قسم "ماش" (پیش) ہو گی۔ ان لشکریوں کے علاوہ مال غنیمت سے امحاب رسول کو حصہ دیا جائے کیونکہ وہ آپ کے سہراہ شریک جنگ رہے اور بہت سے بعد میں دسری فتوحات میں بھی شامل رہے۔ لہذا، وہ اس مال غنیمت میں سے "ماش" حاصل کرنے کے اسی طرح مستحق ہیں جیسے طرح ایسے سپاہی جو شریک جنگ ہوتے رہے اور پھر عمر وحی یا صنیعت ہو جانے کی وجہ سے پیش کے حق دار ہو گئے۔ رہے وہ سelman جو کسی معرکہ میں بھی شریک نہ ہوئے تو انہیں مال غنیمت میں سے کچھ لینے کا کوئی حق نہیں۔ غرضیک اس طرح حضرت عثمان رضی مالی حکمت عملی نے ان باشیوں کو اس حد تک پہنچا دیا کہ وہ ان سے خود فاروقی سیاست کو بھی بدلتیں کامطالبہ کرنے الگ کئے پھر جب کہ خود حضرت عثمان رضی ایک ایسی دور کی سیاست پر عمل پرداز ہو کر جو حضرت عمر رضی کی سیاست سے مختلف تھی ایک ایسا صرایح دار طبقہ پیدا کر چکے تھے جو ہو سیں ملکیت اور اس کی تو سیع کی تمام حدود عبور کر گیا مخالق کوئی وجہ نہ تھی جو باشیوں کو حضرت عثمان رضی اور ان کے عمال سے سیرت عمر رضی کی مخالفت کا مطالبہ کرنے میں مانع ہوتی۔

جب ایسی حکمت سے پالا پڑ جائے جو ایثار کی بجاۓ تو غرضی و خود پروری پر قائم ہو اور مسلمانوں کے سابقہ روایاتی تقسیم دولت کے تناسب سے مخفف ہو تو اس سے اس خود غرضی کے دور میں کم از کم عمل کا یہ تقاضا نو پورا لائیا جانا چاہیے کہ دولت انہی لوگوں کے لئے خاص ہو جائے جو اسے اپنی محنت اور خون پسینہ ایک کر کے کھاتے ہیں۔ اہم بات یہ تھی کہ باغی حضرت عثمان رضی کی پیدا کر دہ صرایح داری کو انتہائی مسکن حد تک منصفانہ اور بہب کے لئے یکسان و میکنا چاہتے تھے۔ وہ یہ بھی دیکھتے تھے کہ بہت سے جانان قریش اور ایل مدینہ اپنے وظائف کے سہارے باشکل بے کاری کی زندگی سبک رہے تھے۔ بکد لبعن حالات میں انھیں ان وظائف کی جزو دت ہی نہ تھی۔ چنانچہ باشیوں نے یہ بھی کہا۔ "ان میں سے جو ایمیر ہیں انھیں تو بہت المال سے کچھ لینے کا حق ہی نہیں ہے اور جو غریب ہے اسے ہاتھ پیر جلا کر کھانا چاہئے۔ احوال عامرہ کو نکھول اور بے کاروں پر خرچ کرنے کا کیا مطلب ہے؟" حضرت عثمان رضی نے ان کا یہ مطالبہ

مان لیا، اور لوگوں سے خطاب کر کے فرمایا کہ جس کے پاس زمین ہے وہ اپنی کھتی کام کرے جس کا کوئی کاروبار چل رہا ہے وہ اپنے کاروبار سے کام کرے۔ بیت المال سے اب دعیۃ فقط نبادین اور اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کو ملے گا۔

لیکن حضرت عثمان اپنی اس حکمت عملی کو نافذ بھی نکلنے پائے تھے کہ فتنہ و فساد کا آغاز ہو گیا۔ اگر حضرت عثمان احوال عامہ کے بارے میں سیرت عمرؓ کا اتباع کرتے اور عالی کو صرف اس کے مستحبین پر خرچ کرتے تو وہ اپنے آپ کو بھی اور مسلمانوں کو بھی ایک بہت بڑے فساد سے بچا لیتے۔ اور مکن خاک اسلام انسانیت کے لئے ایک ایسا مناسب سایہ اور اجتماعی نظام پیدا کرنے میں کامیاب ہو جاتا ہوا سے بہت سی پیشانیوں اور فسادات سے بچا لیتا جس میں وہ مبتلا ہوئی۔ لیکن زندگی کے حالات والقلابات حضرت عثمانؓ کے بس کا بعد نہ تھے اور کوئی کہہ سکتا ہے کہ شاید خود حضرت عمرؓ بھی اگر وہ جلد ہی نوت نہ ہو جاتے تو ان کا مقابلہ کرنے کی تاب نلا سکتے ہیں۔



لہ حضرت عمرؓ کے کوائف خلافت یہ بتاتے ہیں کہ اگر وہ کچھ عرصہ اور زندہ رہتے تو ایسا نظام سختم طور پر قائم کر جاتے جو نوع انہیں کو ان پیشانیوں سے بچات دلا دیتا ہے میں وہ مبتلا چی آئی ہے۔

## چھپیسوال ہاپ

# حضرت عثمانؑ کا اپنے مخالفین کے ساتھ طرزِ عمل

مذکور نے حضرت عثمانؑ کے اس طرزِ عمل پر بھی اعتراضات کئے جا انہوں نے اپنے اور پر تنقیدیں کرنے والوں اور بخالوں کے ساتھ روا کرنا، اس سلسلہ میں ان کا رعایتی حضرت عمرؑ کی سیرت سے بہت زیادہ ہٹا ہوا تھا، حضرت عمرؑ نے جس شدت کے ساتھ اپنے عمال کو لوگوں کی آزلائی سلب کرنے سے منع کیا اتنا اندکی شے سے منع نہ کیا وہ کہا کرتے تھے کہ تم نے لوگوں کو اپنا غلام کیوں سمجھ رکھا ہے حالانکہ آنادی ان کا پیدائشی حق ہے، اسی طرح وہ رعایا کو ناجی جسمانی سزا دیتے سے اپنے اعمال کو جس قدر تاختت بدلایات دے کر منع کرتے تھے اتنی سختی وہ کسی اور حکم پر نہیں کرتے تھے۔ وہ شد عی حدود کے سوا کسی حالت میں بھی لوگوں کو مار کی سزا دینے کے روادر نہ تھے وہ کسی ایسے سرکاری عہدہ دار کو جو شرعی سزا کے علاوہ رعیت کو مارتا پہنچانا یا ناجی کسی پسزیا دی کرتا بغیر قصاص لئے کبھی دلچھوڑتے نیک حضرت عثمانؑ کی طرف سے ابی سنت و معتبر حضرات خواہ کتنے ہی غدر کیوں نہ پیش کریں اس امر سے انکار نہیں کیا جاسکتا، انہوں نے خود بھی رعایا پر زیادتی کی اور اپنے عمال کو جبی رعیت پر سختیاں اور زیادتیاں کرنے مارنے پڑئے اور جلاوطن اور قید کرنے کے لئے آزاد چھوڑ دیا۔ خود ان کے بخالوں یا ان کے حکم سے رسولؐ خدا کے وجدیں القدر صحابی پڑے، حضرت عمار بن یاسر کو اس طرح مارا گیا کہ انہیں فتن کا عارضہ ہو گیا، حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو مسجد نبیری سے بڑی سختی اور ذلت کے ساتھ دھکتے دے کر نکلا گیا کہ ان کی ایک پیسی ٹوٹ گئی۔ ان دونوں تبرگوں نے حضرت عثمانؑ

لہ صفت نے ہر جگہ بھی کہا ہے کہ حضرت عثمانؑ کی مذاقعت اپنی سنت اور معتزلہ کی طرف سے ہوتی تھی (اہد ہوتی ہے) لیکن انہوں نے کیسی اس کی تصریح ہیں کی کہ انکے مقابلہ کس گروہ کی طرف سے ہوتی تھی

پر خواہ کسی ہی سخت ترقیدیں اور طعن و تشبیح کیوں نہ کی ہوں۔ کتنا ہی ان کو بدنام کیوں نہ کیا ہو ہمارے پاس کوئی ایسی اطلاع نہیں کہ حضرت عثمانؓ نے ان کے خلاف مقدمہ چلایا ہو۔ یا ان کے خلاف عائد کردہ الزام پر کوئی پختہ ثبوت فراہم کیا ہو۔ یا ان میں سے کسی کو اپنی صفائی پیش کرنے کا موقع دیا ہو۔ انہوں نے ان کے متعلق جو کچھ اپنے عمال یا مقریں سے سنا اس پر کلی اعتماد کر کے بغیر کسی دلیل و ثبوت کے انھیں سزا دے دی۔ حالانکہ انھیں اس قسم کا کوئی حق نہ پہنچتا تھا۔ اہل سنت اور معتبر میں سے حضرت عثمانؓ کے حامی یہ کہتے ہیں کہ امام کو سزا دینے کا حق حاصل ہے ہمیں اس میں بھی کوئی شک یا اعتراض نہیں ہے۔ شرطیک مسلمان کو اسی وقت سزا دی جائے جب کہ اس کے خلاف جسم ثابت ہو جائے اور وہ سزا کا مستحق ہو جائے، نیز یہ کہ جو جم سے جہاں طلبی کریں ہوئے اور ان کا عذر بنتا ہو جائے۔ ہمیں نہیں معلوم کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت عمارؓ یا ابن مسعودؓ کے خلاف تحقیقات کی یا مقدمہ چلا پا ہو۔ اسی طرح انہوں نے پہنچیں حضرت ابوذر غفاریؓ پر سختی کی۔ یہاں تک کہ انہیں جلاوطن کر دیا یا جلاوطنی پر مجبور کر دیا کسی خاص جرم کی پاداش میں نہیں بلکہ معن اس لئے کہ حضرت ابوذرؓ اموال عامر سے متعلق حضرت عثمانؓ کی حکمت عملی پر متعارض تھے اور اس نظام اجتماعی کو ناپسند کرتے تھے جس نے دولت مندوں کا ایک طبقہ پیدا کر کے ان کے لئے زر و سیم جمع کرنے اور بے شمار جانداریں حاصل کر لیئے کاس مال ہیا کر دیا تھا۔ علاوہ ازیں حضرت عثمانؓ نے اپنے عمال کو یہ اختیار بھی دے رکھا تھا کہ جس کا بھی کوئی عمل ان کی پسند کے خلاف ہو وہ اسے جلاوطن کر دیں۔ چنانچہ ان کے عمال نے کو فکی ایک جماعت کو ایک علاقہ اور کبھی درسے ہلاڑ میں بھیجا۔ سعید نے ان لوگوں کو حضرت معاویہؓ کے پاس بھیجا اور حضرت معاویہؓ نے انہیں سپر سعید کے پاس بخیج دیا۔ اور سعید نے پھر انہیں حضرت عبد الرحمن بن خالد کے پاس روانہ کر دیا۔ عالانکہ زان کے خلاف تحقیقات کی گئی ثبوت لئے گئے اور زان سے صفائی طلب کی گئی۔ اسی طرح حضرت عثمانؓ نے عبالت بن عمار کو یہ اجازت دے دی کہ وہ عامرین عبد القیس کو شام کی طرف جلاوطن کر دیں۔ لیکن امیر معاویہؓ عامر سے پہلی ہی ملاقات کے بعد اس نتیجہ پر پہنچ گئے کہ وہ بے گناہ ہے اور اس کے خلاف دروغ بیانی کی گئی ہے لہذا، امیر معاویہؓ نے اس سے واپس بعثہ پہنچ دینا چاہا مگر عامر نے اسے انکار کر دیا۔ عبد اللہ بن سعد بن ابی سرخ کا وصہ اس قدر بڑھ گیا تھا کہ اس نے خلیفہ کے پاس شکایت کیے وہ لعین افراد کو اس قدر نہ کوہ کیا کہ ان میں سے ایک کی موت واقع ہو گئی۔ اکثر مجبور ہو کر مہاجرین و انصار اور اندیج رسلؓ نے حضرت عثمانؓ پر نہ دیا کہ وہ مصہد یوں سے ان کے عامل کے قلم کا انصاف کر دیں۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ نے اس کا ارادہ بھی کیا تھا لیکن علی طور پر اپنا ارادہ پورا نہ کر سکے۔ اس سخت گیر سیاست کا جس نے خلیفہ اور ان کے عمال کو لوگوں کو جسمانی اذیتیں پہنچانے اور عوام کے امن و حرمت

سلب کرنے پر سلطگ کر رکھا تھا۔ بھلا سیرت رسول اکرمؐ اور حضرت ابو بکر و عمر بنی العاذ عنہما کے طرزِ عمل سے کیا تعلق تھا؟ سیرت کے واقعات میں سہیں ایک ایسے شخص کی جہالت کا واقعہ ملتا ہے جس نے خود آنحضرت پا عتر امن کر دیا تھا اور کہا تھا ”اے محمدؐ انصاف کریں۔ آپؐ نے انصاف نہیں کیا“ اس نے تین بار جملہ دھرا دیا۔ تیسرا بار کے بعد آپؐ نے اس سے زیادہ کچھ بڑے فرمایا ”سوسن میں آؤ۔ اگر میں انصاف نہیں کرتا تو اور کون کرے گا؟“ مسلمانوں نے اس شخص کو سزادی میں چاہی لیکن آپؐ نے انھیں ایسا کرنے سے منع فرمادیا۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مہدی عثمانؐ میں مسلمانوں نے نئے طور طریق اختیار کرنے تھے۔ لہذا، قلیقہ کو بھی ان کے نئے اعلاء کے مطابق روایہ اختیار کرنا پڑا۔ یہ بالکل وہی بات ہے جو زیادتے اہل عراق سے کی تھی، تم نے کچھ نئے نئے ڈھنگ اختیار کر لئے ہیں لہذا، ہم نے بھی ہر جسم کے لئے نئی نئی نزاٹیں مقرر کر دی ہیں۔ احمدیہ کتنی حیرت تاک بات ہے کہ سہیں حضرت عثمانؐ اور ان کے عمال کی سیاست دوبار سیاستیگی یاد دلاتی ہے۔

اب جب کہم ان رہنا چونے والے واقعات و حادث اور ان کے متعلق مشکلین کی آراء پیش کر چکے ہیں۔ وہ مقام آگیا ہے جہاں ہم اس فتنہ کو اس کی جڑ سے پکڑ سکتے ہیں اور اسے اس کی مجموع شکل میں ابتدائی مرحلہ سے لے کر آخری مرحلہ تک پیش کر سکتے ہیں، وہ عظیم فتنہ جس میں امام کو قتل کر دیا گیا، بے خبری میں یاد حوکہ سے ہیں بلکہ عسلامیہ۔ بزور و جہبہ ॥



## ستانیسوال باب

### مخالفت اور حضرت عثمانؓ

تمام مؤمنین اس پرتفق ہیں کہ مسلمانوں نے خلافت عثمانؓ کا استقبال خوشی اور طمانت کے ساتھ کیا تھا، کیونکہ حضرت عثمانؓ نے ان کے لئے ان چیزوں میں کثیر کمی جن میں حضرت عمرؓ نے لگی اور شبہت بر تے تھے اور انہوں نے ان کے حضرت عثمانؓ کے خلاف ان کے معاصرین کی مخالفتوں کا تذکرہ تھی اتفاقاً لئے وہ امور آسان کر دیئے تھے جنہیں حضرت عمرؓ نے ان کے لئے

حکت اور شکل بتا رکھا تھا، جیسا کہ آپ نے ملاحظہ فرمایا انہوں نے سب سے پہلے خلیفہ بنتے ہی وظائف بڑھا دیئے۔ ملاادہ انہیں عوام سے نرمی کا سلوک کیا۔ دل کھول کر سخا دتیں کیں اور بخششیں دیں۔ یہی وجہ ہے کہ لوگوں کو ان کے دور میں کچھ اس قسم کی آسودگی اور فارغ البالی محسوس ہونے لگی جسے وہ عبید فاروقی میں نہ پاتتے تھے، اسی طرح قلیشیوں کو بھی ایک خاص قسم کی آنادی کا احساس ہونے لگا جس سے وہ عبید فاروقی میں آشنا نہ تھے۔ گویا حضرت عمرؓ کی طرح حضرت عثمانؓ نے یا کہ ملکی گھانی کے سرے پر کھڑے ہو کر قریش کا استو نکے نہ ہے تاکہ انہیں آگ میں گر لے سے بچا لیں یا کہ اس کے دہانے سے ہٹ گئے اور قریش کو اجازت دے دی کہ محروم ملاقوں اور شہروں میں جہاں چاہیں آہاد ہو جائیں اس امر پر تقریباً تمام مؤمنین متفق نظر آتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کی خلافت کے پہلے چھ سال امن وسلامتی سے گور گئے اور حبیب دریٹانی کا آغاز ہوا تو سخت شکلات اور بیچیدگیاں رونما ہونے لگیں۔

سیرا خیال ہے کہ عامۃ المسلمين حضرت عثمانؓ کی خلافت سے ابتدائی چھ سال تک تو راضی رہے پھر اگے چار برس سکھ اسے گواہ کرتے رہے اور حبیب ان کی مدد خلافت دس برس سے آگے بڑھ گئی تو مسلمان حضرت عثمانؓ سے نیک آگئے اور انہیں یہ مدت طویل نظر آنے لگی۔ ان لوگوں نے مژد ع میں تو اس امر کا انہمار بڑی نرمی سے کیا۔ پھر بعد میں ذرا تندی اور گرمی پیدا ہو گئی اور پھر ان کی مخالفت نے روز افزد شدت اختیار کر لی جو رفتہ رفتہ خطرناک شکل

اختیار کر گئی اور ہالا خراپ پنے بھی انک انجام یعنی قتل امام تک پہنچ گئی۔ اس کا یہ مطلب تھیں کہ حضرت عثمانؓ کو ان دس سالوں میں کسی مخالفت کا سامنا نہ کرنا پڑا ہو کیونکہ مخالفت تو روزہ اقل بی حضرت عبیداللہ بن عمرؓ کے حبگڑ سے شروع ہو گئی تھی، ہمارا مطلب یہ ہے کہ مخالفت نے خطرناک صورت حضرت عثمانؓ کی زندگی کے دو آخری سالوں میں اختیار کی۔ میرا یہ خیال تقریباً یقین کی حد تک پہنچ چکا ہے کہ جس دن حضرت عثمانؓ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مہر خالی انگوٹھی چاہ ادا کیں میں کھو دی اسی دن سے لوگوں کے دلوں میں بیکوئے آہستہ آہستہ گھر کرتی چلی گئی۔ یہ انگوٹھی آنحضرتؐ کے بعد ہاری ہاری حضرات ابو بکر و عمر صنی اللہ عنہما کو ملی، اور وہ دلوں حضرات ملکت کے سارے معاملات اسی خاتم کے ذریعے سر انجام دیتے رہے۔ وہ دلوں اسے ہادیت خیر و برکت سمجھتے اسے ایک اہم اور گران قدر میراث جانتے تھے۔ دلوں حضرات خلیفہ رسولؐ اور سنت رسولؐ کو ناذکر لے والے اہل اہنی کے طریقہ پر کاربند ہونے کی یہیت سے تمام معاملات اسی انگوٹھی کے ذریعے فضیل کرتے تھے۔ جیسے خود رسولؐؓ نے زندگی مہراس کی مہر ثبت فرمائے احکام ناذکر ملکت سے ہے حضرت عثمانؓ کو یہ انگوٹھی حضرت عمرؓ سے ملی۔ اور حضرت عمرؓ کو یہ انگوٹھی حضرت ابو بکرؓ سے اور حضرت ابو بکرؓ کو جب وہ خلیفہ بنے تو یہ انگوٹھی اپنی بہت رسولؐ سے ملی تھی۔ جب یہ انگوٹھی حضرت عثمانؓ کے ہاتھ سے کنویں میں گرپٹی اندھا دا جلد پوری تلاش جستجو کے جب مسلمانوں کو اسے پانے میں ناکامی ہوئی بالخصوص جب کہ کنویں میں پانی بھی زیادہ نہ تھا تو مسلمانوں پر یہ بات شاق گزری اور انہوں نے اس سے بیکلن لی۔ خود حضرت عثمانؓ کو بھی اس انگوٹھی کے منابع ہونے کا شدید قلق ہوا۔ بہر حال اعین نے اسی کی تحریر دو نقش کے مطابق دوسری انگوٹھی حسپ پر "محمد رسول اللہ" کندہ متعابوں والی تھی، لیکن یہ انگوٹھی انگشت رسولؐ سے مس نہ ہوئی تھی۔ نہیں وہ انگشت ابو بکر و عمر صنی اللہ عنہما سے ملی تھی۔ وہ تو ایک نئی مصنوعی انگوٹھی تھی جو نہ داشت اصلی تھی۔ نہ قابل ازیں اس کے ذریعے فیصلوں اور احکامات پر ہرگز اٹی گئی تھی۔ گویا اس نئی انگوٹھی کے ساتھ حضرت عثمانؓ نے اپنی خلافت کے ایک دو جدید کا آغاز کیا، رادیلوں کا بیان ہے کہ حضرت عبیداللہ بن عوف رضی اللہ عنہ وہ پہلے شخص ہیں جس نے حضرت عثمانؓ کے فیصلہ کی مخالفت حضرت عثمانؓ کی خلافت پہلی بحراست میں ملکوئی میں لے وہ اونٹ حکم کے کسی عزیز کو بخش دیتے۔ جب حضرت عبد الرحمنؓ کو اس بات کا علم ہوا تو انہوں نے بعض صحابہ کرامؓ کو بلکہ اس سے وہ اونٹ والیں ملکوئی میں دوسرے لوگوں میں

لے ایک اتفاقی حادث سے ہر شکوئی لینا دل آن کی تعلیم کے مطابق ہے دھن دبیسرت کی رو سے محسن۔

تقسیم کر دیا حضرت عثمانؓ اپنے گھر میں ہی تشریف فرمائے ہے انھوں نے اس جماعت پر نہ تو انہیاں ناگواری کیا اور نہ اس کا رواوی میں کوئی تبدیلی کی یہتھی کہ انھوں نے حضرت عبدالرحمنؓ اور ان کے رفقاء سے اس مضمون میں کوئی بات بھی نہ کی۔ بہر حال حضرت عبدالرحمنؓ اور ان کے رفقاء کی یہ جیسا رات فی نسبت بہت بڑا اور خطرناک اقدام تھا، یکوئکہ ان کی یہ کارروائی فرمان حکومت میں تغیر و تبدل کے مترادف تھی۔ پھر اس گستاخی پر حضرت عثمانؓ کی خاموشی اس سے بھی زیادہ خطرناک بات تھی کیونکہ اس کا مطلب اپنی مملکتی کا اعتراف اور حکومت کی رہاک کو کم کرنا تھا۔

اس کے بعد لوگوں کو حضرت عثمانؓ کی سیاست میں جو بات بھی ناگوہ گزرتی دہ اصل کے ملاف انہیاں ناپسندیدیگی اور احترامات کرنے لگے۔ ان کے احترامات کیجی صبحی ہوتے اور کبھی غلط، لیکن بہر حال وہ مخالفت کرتے رہتے۔ بعض لوگوں کو بھر سے بھی میں حضرت عثمانؓ کے بعد بدھی مخالفت کرنے میں کوئی باک نہ تھا۔ بعض اشخاص ایسے بھی تھے کہ حضرت عثمانؓ کا حکم پاتے اور تعییں سے انکار کر دیتے جیسے حضرت ابوذرؓ جو سرمایہ داروں کی مذمت برثمد کرتے۔ اور یہ آئیہ کہ یہ تلاوت کرتے رہتے تھے۔

وَاللَّذِينَ يَكُنُونَ الْأَنْهَىَ حَبَتْ وَالْفُضْلَةَ قَلَّا يُمْنَعُونَ تَهَانَ فِي سَيِّئِيْلِ الْمُلْوَقِ فَيُشَقَّّ حُمْمَهُمْ يَعْلَمُونَ (۱۰۷)

اور جو لوگ سولے چاندی کے ذخیرے جمع کر رکھتے ہیں اور اسیں راو خدا میں خوب نہیں کرتے انہیں المناک عذاب کی

بشارت دے دو۔

حضرت عثمانؓ نے انہیں منع کر دیا۔ لیکن حضرت ابوذرؓ نے تعییں حکم سے انکار کر دیا۔ اور کہا ”خدا کو ناراضی کر کے عثمانؓ کو خوش کر لے کے مقابلے میں مجھے یہ زیادہ عزیز ہے کہ میں عثمانؓ کو ناراضی کر کے خدا کو خوش کر لوں۔“

ویہ دین مقدمہ کا داقدہ بھی ایسا نہیں جو لوگوں کو دقار حکومت کا احساس دلاتا یکوئکہ جب حکومت کے کسی عامل کے خلاف یہ ثبوت نہیں پہنچ جائے کہ وہ شراب پیتا ہے اور خلیفہ کو اس عامل کے معزول کرنے اور اسے شرعی منزدی نے پر زد دیا جا رہا ہے زیر یہ چرچا عام ہو جائے کہ خلیفہ نے اسے حضرت سعدؓ کی جگہ عامل بنا کر غلط اقدام کیا۔ اور یہ خیال بھی پھیلنے لگے کہ خلیفہ نے یہ چانس کے باوجود کوہ حکومت کے لائیں نہیں معن قرابت داری کی وجہ سے اسے حاکم مقرر کر دیا ہے تو لاہر ہے کہ یہ صدیت حال ایسی رسمی تھی جس سے حکومت کی شان و عظمت میں اضافہ ہوتا ہو۔

اس کے بعد مفتوحہ علاقوں میں مخالفت شدت اختیار کرنے لگی جس کی گوئی مدینہ تک پہنچتی تھی۔ بیہل تک کجھ بہرہ حضرت عثمانؓ نے لوگوں کو جلاوطن کرنے کا طریقہ رائج کیا اسی نوع پر خود مدینہ میں مخالفت روز بروز بڑھتی چلی گئی جس کی گوئی مفتوحہ علاقوں تک پہنچ رہی تھی۔ جس سے اطراف ملک کے ممالین کی سختی اور جماعت میں اضافہ ہوتا تھا۔ آخر تک اگر

حضرت عثمانؓ نے اپنے ان مخالفین پر سختی کرنا شروع کی۔ دھنکا یا بھی ڈرایا بھی، اور کبھی بے قابو ہو کر کسی مخالف کو زد و کوب بھی کر سیٹھے۔

مزدھیں کا بیان ہے کہ سکتا ہے میں لوگوں کی طرف سے حضرت عثمانؓ کی مخالفت بہت بڑھ گئی، ان کے ساتھ دہ نازیا سلوک کئے گئے جو کسی کے ساتھ رواہیں رکھے جاتے۔ اصحاب رسولؐ یہ سب کچھ دیکھتے اور سنتے تھے۔ لیکن ایک نہایت صعیف سی جماعت کے سوا جو زید بن شامتؓ۔ ابو اُسید الساعدیؓ۔ کعب بن مالکؓ۔ اور حسان بن ثابتؓ پر مشتمل تھی کوئی بھی نہ تو ان مخالفوں کو منع کر رہا تھا۔ خلیفہ کی حفاظت و مدافعت کر رہا تھا۔ بلکہ مدینہ میں مقیم صحابہ ان اصحاب رسولؐ کو جو سوچ ملاقوں میں منتشر تھے تک، ہے تھے کہ مدینہ میں والپس آجائیے۔ تاکہ خلافت کے معاملہ میں جو بل پڑھے میں انھیں نکلا جائے یہ لوگ ان کو یہ بھی لکھتے تھے کہ آپ لوگ جہاد کی جگتوں میں نکل کر ہوئے حالاً کہ میدان جہاد آپ کے پیچے ہے (یعنی مدینہ میں) دین کی سلامتی اور حفاظت کی خاطر مدد و نفع کیا کر رہے۔ آدیکیونکہ اقتدار نے دین کو ایک بہت بڑے فار کی نذر کر دیا ہے۔

اسی دوران میں، ایک دفعہ لوگوں نے ایک جگہ جمع ہو کر ان حادثات و مصائب پر ہاتھ گفتگو کی اور حضرت عثمانؓ کو بُرا مبتلا کیا۔ پھر حضرت علیؓ کو اسادہ کیا کہ وہ حضرت عثمانؓ کے پاس جائیں اور ان سے کچھ کہیں سنیں۔ چنانچہ حضرت علیؓ لوگوں کی طرف سے حضرت عثمانؓ کے پاس حضرت علیؓ کی نمائندگی حضرت عثمانؓ سے ملے اور کہا جبکہ لوگوں آپ کے بارے میں مجھ سے بہت کچھ کہا ہے۔ بخدا میں نہیں جانتا کہ آپ سے کیا کہوں۔ کوئی ایسی چیز میں نہیں جانتا جس کا آپ کو علم نہ ہو۔ نہیں کسی ایسے معاملے کی طرف توجہ دلا سکتا ہوں جس سے آپ بے خبر ہوں۔ جو ہم جانتے ہیں وہ آپ پر بھی روشن ہے ہمیں کسی چیز کے بارے میں آپ پر سیقت حاصل نہیں کہ آپ کو مطلع کریں۔ کوئی بات ایسی نہیں جو صرف ہم تک مدد و درکمی ہو کر ہم اسے آپ تک پہنچایں۔ غرض کسی معاملے میں بھی آپ کو چھوڑ کر ہمیں کوئی خصوصیت نہیں بخشی گئی۔ آپ نے رسولؐ خدا کو دیکھا۔ ان کی باتیں سنیں۔ ان کی محبت میں رہے۔ آپ کو ان کی دامادی کا شرف بھی حاصل ہے۔ عمل حق میں حضرت ابو بکرؓ کو یا عمل خیر میں حضرت عمرؓ کو آپ پر کوئی فضیلت نہ تھی۔ رشتہ کو دیکھا جائے تو آپ رسولؐ خدا سے قریب تریں۔ کیونکہ آپ کو ان کی دامادی کا شرف حاصل ہے جو حضرات ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کو حاصل نہ تھا۔ اس کے علاوہ بھی وہ آپ سے کسی معاملے میں نائق نہ تھے۔ لہذا، اے عثمانؓ! اپنے بارے میں خدا کا خوت کیجئے۔ بخدا آپ نابینا نہیں کہ آپ کو بمارت دی جائے آپ نادان نہیں کہ آپ کو داشت عطا کی جائے۔ راہ واصعہ اور روشن ہے دین

کی حدود دعامت قائم ہیں۔ جن لمحے اے عثمان! اک خدا کے نزدیک اس کا سب سے برقیہ بنہ امام عادل ہے، جس نے ہلیت پائی اور ہمیت دی، جو سنت معرفہ کو قائم رکھے، اور ہر بدعوت متردکہ کا قلع قمع کرے، تجہ اس کو چھیاں ہے سنت کے اپنے حدود علامات ہیں اہد بعثوں کے اپنے یہ بھی جان لمحے کو خدا کے نزدیک بترین ان وہ جو ریشہ امام ہے جو خود گراہ ہوا دردسریں کو بھی گراہ کرے۔ اور جس نے سنت معرفہ کا قلع قمع کرے بدعوت متردکہ کو حیات نو عبیٰ۔ میں نے رسول خلک زبانی سا ہے کہ قیامت کے روز ایک ظالم دھار امام کو پیش کیا جائے گا جس کا یہ کوئی مردگار ہو گا نہ مذکور۔ چنانچہ اسے جہنم میں پھینک دیا جائے گا۔ پھر وہ جہنم میں اسی طرح گروال رہے گا جیسے میں۔ بیان تک کہ جہنم کے کنڈ میں فرق ہو جائے گا میں آپ کو خدا کا خوف دلاتا ہوں۔ اس کے جلال دانتقام سے ڈراتا ہوں۔ اس کا عذاب بڑا شدید احمد المذاک ہے۔ میں آپ کو خوف دلاتا ہوں کہ مبادا! اس انت کے امام مقتول آپ ہی ہوں کیونکہ کہا گیا ہے کہ اس امت کا ایک امام قتل ہو گا اور اس کے قتل سے امت میں کشت دخون کا جو سلسلہ شروع ہو گا وہ تا قیامت جاری رہے گا اس نسل کی وجہ سے امتحت کے معاملات مشکوک اور مشتبہ ہو جائیں گے۔ گرہ بندیاں ہوں گی اور لوگ باطل کے تسلط کی وجہ سے حق کو پہچان ہی نہ سکیں گے اور تابد اسی حق و باطل کی کشمکش میں حیلہ دسرگردان رہیں گے لیے

تہیں معلوم کہ بیان کردہ گھنگو ہو بہو ہی ہے جو حضرت علیؓ نے حضرت عثمانؓ سے کی یا ان مطالب کو اپنے الفاظ میں ڈھالا گیا ہے۔ بہر حال اہم چیز ہے کہ مدینہ میں مخالفت و تقدیر ان الفزادی حدود سے سبہت آگے نکل گئی تھی میں یہ اکاد کا متفرق مقامات پر اغتر امنات و مخالفتیں ہوتی ہیں جو دیر پا تھیں ہوتیں اور جلد رفع و فتح ہو جاتی ہیں۔ بلکہ اس کے برخلاف یہ مخالفت ایک اجتنابی اور منظم شکل اختیار کر چکی تھی جس کی روایت برائے راست خلیفہ پر پڑتی تھی۔ اب خلیفہ کے طرز عمل اور ان کی سیاست کے خلاف جواہر ارض بھی ہوتا وہ ان تک پہنچایا جاتا اس کے بعد اس کے رو عمل کا انتظار کیا جاتا، گویا یہاڑی آج کی بولی میں یہ مخالفت ملی ہیت سے نکل کر ایجادی شکل اختیار کر گئی تھی۔ بہر حال حضرت عثمانؓ نے مخالفین کے نمائندوں کی گھنگو سنی اور جایا کیا۔ بیکا۔ بیکا، مجھے حمل مخاکہ یہ لوگ دی کچھ کہتے ہیں جما پتے کہا۔ خدا کی قسم اگر آپ یہی جگہ ہوتے تو نہ میں آپ کے سامنے ہدستی روار کھتنا نہ آپ کا ساتھ چھوڑتا۔ نہ آپ کی عیب جوئی کرتا اور بھلا بتائیے کو صدر حجی کر کے مصروف نہ کی حاجت روائی کر کے ابے سہاکے کو پناہ دے کر میں نے کون ساتا زیبا اور منکر کام کیا ہے؟ میں نے اسی قسم کے لوگوں کو

لے اگر یہ بیان کسی روایت پر مبنی ہے جسے رسول اللہؐ کی طرف ملسوپ کیا جاتا ہے تو وہ روایت یقیناً وقعی ہوگی۔ اس لئے کہ ملیم غیب خدا کے سوا کسی کو حاصل نہیں۔

دالی بنایا جیسے حضرت عمر بن عبد اللہ عن بنلتے تھے۔ علیؑ ایں تھیں شد کا واسطہ دے کر پوچھتا ہوں کیا آپ جانستہ ہیں کہ مغیرہ بن شعبہؑ اس طرح کے نہ تھے؟ حضرت علیؑ نے جواب دیا۔ بجا ہے۔ حضرت عثمانؑ نے کہا۔ آپ کو معلوم ہے کہ انھیں حضرت عمرؑ نے متعین کیا تھا؟ حضرت علیؑ نے کہا۔ بجا ہے۔ حضرت عثمانؑ نے کہا۔ تو بھر عبداللہ بن عامر کی تولیت پر آپ لوگ مجھے اقرباً لے لاؤ کا الزام لگا کر کیوں ملامت کرتے ہیں؟ حضرت علیؑ نے کہا۔ میں آپ کر بنا تاہوں کر حضرت عمر بن الخطابؓ جسے بھی حاکم بنلتے تھے اس کے سر پر سوار رہتے تھے۔ اگر ایک حرب بھی ان کے خلاف انھیں معلوم ہوتا تھا تو فرما جواب طلبی کرتے اور بھر انھیں انتہا تک پہنچا کر دم لیتے تھے لیکن آپ ایسا نہیں کرتے۔ آپ کمزور ہیں اور اپنے اعزہ سے نری کا سلک اور رعایت کرتے ہیں۔ حضرت عثمانؑ نے کہا۔ وہ لوگ آپ کے بھی تو اعزہ ہیں۔ حضرت علیؑ نے کہا۔ واقعی وہ لوگ میرے قریبی رشتہ دار ہیں۔ لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ دوسرے لوگ ان سے زیادہ صاحب فضیلت ہیں۔ حضرت عثمانؑ نے کہا۔ کیا آپ کو معلوم ہیں کہ حضرت عمرؑ نے معادیہؑ کو اپنی تمام مدت تک خلافت حاکم مقرر رکھا۔ لہذا میں نے بھی انھیں بحال رکھا۔ اس پر حضرت علیؑ نے کہا۔ میں آپ کو خدا کا واسطہ دے کر پوچھتا ہوں کیا آپ کو معلوم ہیں کہ جس قدر معادیہؑ حضرت عمرؑ سے ڈرتے تھے اتنا حضرت عمرؑ کا علام یہ فاد بھی ان سے خالف نہ تھا؟ حضرت عثمانؑ نے کہا۔ یا۔ حضرت علیؑ نے کہا۔ لیکن معادیہؑ آپ سے مشورہ کئے بغیر خود ہی معاملات کا فیصلہ کر دیتے ہیں۔ چھر آپ کو علم ہے کہ وہ لوگوں سے کہتے ہیں کہ یہ حضرت عثمانؑ کا حکم ہے۔ بھر جب معاملہ آپ نکل پہنچتا ہے تو آپ معادیہؑ کی کارروائی میں کوئی تبدیلی نہیں کرتے۔

یہ تختہ سامکالۃ جہاں اس ناگواری اور ناپسندیدگی کی صبح تین تصویر ہے جسے حضرت عثمانؑ کے خلاف مدرستہ میں محسوس کیا جا رہا تھا۔ وہاں اس اسکی بھی صبح تین تصویر ہے کہ اس مخالفت کا حضرت عثمانؑ کیا جواب دیا کرتے تھے۔ مخالفین کو جو امر ناگوار اور قابل اعتراف معلوم ہوتا تھا وہ مخالفت عثمانؑ کا اموال و مناصب حکومت کے معاملہ میں اُن پر بالازی نہ تیر ان عمال سے جوان کے اعزہ بھی تھے۔ معاسبة میں رعایت اور فصلی گرفت کرنا، حضرت عثمانؑ نے اس کا جواب یہ دیا کہ انھیں تے ایسا صدھی، حاہم تکی حاجت روائی، خاملاں بساد کو پناہ بخشی کے لئے کیا ہے، نتیر یہ کہ عمال کے انتخاب میں دو حضرت عمرؑ کے طریقے کا رپ کار بند رہے ہیں جس قدر مغیرہ بن شعبہؑ کو حضرت عمرؑ نے عامل مقرر کیا تھا۔ اسی طرح حضرت معادیہؑ کو بھی حضرت عمرؑ نے اپنے تمام دور خلافت میں عال۔ کھا۔ اس کا جواب حضرت علیؑ نے یہ دیا کہ حضرت عمرؑ اپنے

۷۔ تاریخ طبری "ستہ" کے حادثات۔

۸۔ اس قسم کے مکالمات کی بالآخر اتفاقی کیا ہے؟ تاریخ تو دو سو سال بعد بغیر کسی سابقہ تحریری ریکارڈ کے مرتب کا گئی تھی

عمال پر بڑی کڑی نگاہ رکھتے رہتے اور اگر ان سے ذرا سی بھی غلطی ہوتی تھی تو فوراً اس پر سخت گرفت کرتے رہتے۔ نیز پر کے معاویہ حضرت عمرؓ سے اس درجہ ڈرتے رہتے کہ خود حضرت عمرؓ کا غلام یہ فاعلیٰ ان سے اتنا خالق نہ تھا۔ دو فوں بزرگ کسی متفق فیصلہ پر پہنچے بغیر ایک دوسرے سے جدا ہو گئے۔ البتہ حضرت عثمانؓ کو حضرت علیؓ کے اس روایہ سے رجع پہنچا کر انہوں نے ان کا ساتھ چھوڑ کر انہیں تصور فارغ تھا ایسا اور ان پر نکتہ چینی کی۔ حالانکہ ان کا فرض یہ تھا کہ وہ ہاہی تربات کا لحاظ کرتے، پھر حضرت عثمانؓ نے حضرت علیؓ کے ساتھ اپنی اس گفت و شنید ہی کو کافی نہ سمجھا بلکہ خود جملہ مخالفین سے اجتماعی شکل میں خطاب کرنے کا ارادہ کیا تاکہ انہیں دراٹیں دھکائیں۔ چنانچہ وہ گھر سے نکل کر منبر پر تشریف طرما ہوئے اور لوگوں سے خدا کی حمد و تعریف کے بعد یہ خطاب کیا۔ مجھے آپ سے یہ کہنا ہے کہ ہر شے کے لئے ایک آفت ہے اور ہر معاملہ حضرت عثمانؓ کی سخت ترین قدر

بر بادی وہ عیوب چین اور زبان و راز لوگ ہیں جو تہارے سامنے تھے۔ پسندیدہ ہاتوں کو بر ملا بیان کرتے ہیں اور جو تمہاری پسندیدہ ہاتوں کو تم سے چھپاتے ہیں وہ بر ابر بر لئے چلے جاتے ہیں۔ بگو ان لوگوں کی مثال شتر مغلی کی سی ہے جو پہلی آزادی پر ایک کے پیچے ایک انہ معاویہ حنفیہ بھاگتے چلے جاتے ہیں۔ ان کا محبوب گھاٹ دہ ہوتا ہے جو دور ہو، سہیش گرے پانی پر اترتے ہیں۔ ان کا کوئی نجیگیان اور ناظم امور نہیں ہوتا، ایسے لوگ معاملات کا مقابلہ نہیں کر سکتے اور ان کے لئے روزی کے ذرائع مسدود ہو جاتے ہیں۔ یاد رکھو سچا تم مجھے ایسا کام کرنے پر مور وطنی والازام بتا رہے ہو جس پر حضرت عمرؓ کو تم نے کچھ نہ کہا، اس لئے کہ حضرت عمرؓ نے تمہیں اپنے پاؤں سمنے روندا۔ اپنے ہاتھوں سے ما را در زیان سے تمہیں لو کا اور تنہیہ کی، لہذا، تم نے طوعاً و کرہاً اطاعت کی، لیکن چونکہ میں نے تمہارے ساتھ نرمی کا سلوک کیا تمہاری عزت افرائی کی، اپنے ہاتھ اور زبان سے تمہیں کوئی ایذا نہ پہنچاں، لہذا، تم میرے سر پر چڑھ گئے اور گستاخ ہو گئے۔ بخدا میں لوگوں اور قبیلوں میں سب سے بلند مرتبہ ہوں میرے حامی و مددگار سہیت قریب اور تعلاد میں کیتیر تین ہیں اور میری ایک آواز اس قابل ہے کہ اس پر لوگ میری طرف آ جائیں، میں نے تمہارے لئے تمہارے مدد مقابلہ تیار کر کر ہیں بلکہ ادھ بھی کچھ زیادہ کا بند و بست کر رکھا ہے۔ تم نے میرا مراجع بگاڑ دیا، اور مجھے ایسے اخلاق اور ایسی گفتگو کرنے پر محبد کیا جو میری طبیعت پسند نہیں کرتی۔ دیکھئے اپنے والیوں کے خلاف زبان طعن دیا رکھتے اور ان پر نکتہ چینی کرنے اور عیوب لگانے سے باز آئیے۔ میں نے تم سے ایسے شخص کو درد کر رکھا ہے کہ اگر وہ تم سے بات کرتا تو جو کچھ وہ کہتا تم اس کے سامنے سر تسلیم خرم کر دیتے اور مجھے اس تقریب کی ضرورت ہی لاحق نہ ہوتی۔ مجھے بتا د تو سبی تمہارا کوئی ساخت مارا گیا ہے؟ بخدا میں نے اپنی طرف سے ان امور تک پہنچنے میں کوئی کوتا ہی

نہیں کی جن تک میرا پیش رو ہنچتا تھا، وہ شخص جس کے کاموں پر تم کوئی اختلاف نہیں کرتے تھے، ہالی یہ بات مزدوجہ ہے کہ مال و دولت کا ایک حصہ تقدیم کے بعد پڑ گیا، تو اس میں کون سا امر مانع ہے کہ میں اس فاضلہ دولت سے جو چاہوں کروں، درست پھر میرے لام ہونے کے کیا معنی ہیں؟ اس موقع پر مروان بن حکم نے کچھ کہنا چاہا، حضرت عثمانؓ نے اسے یہ کہتے ہوئے لکھ دیا "خاموشی! میرے اور میرے ساتھیوں کے معاملہ میں دخل نہ دو، اس موقع پر تمہارا بڑا کیا معنی رکھتا ہے؟ کیا میں نے تمہیں پہلے نہ کہہ دیا تھا کہ تم کوئی بات نہ کرنا۔"

یہ حضرت عثمانؓ کے تمام عہد و خلافت میں ان کا سب سے زیادہ سخت خلیفہ ہے، انہیں خود بھی اس امر کا احساس تھا، چنانچہ اپنی نرم طبیعت اور خوش خلقی کی بناء پر انہوں نے ہمیں سی معدودت بھی پیش کر دی کہ تم نے مجھے ایسے اخلاق اور ایسی گفتگو پر محکم رکر دیا جو میرے افادات میں کے خلاف ہے: طاولہ بریں ابھی وہ اپنی تقریب ختم بھی نہ کر پائے تھے کہ حسیب معمول وہ اپنی میلکت کی دنوش خلقی کی جانب اورت آئے۔ اور مروان سے کہا: "میرے اور میرے ساتھیوں کے معاملہ میں دخل نہ دو" جس کا مطلب یہ تھا کہ وہ اپنے خالیوں سے نہیں ساتھیوں سے باتیں کر رہے تھے۔ اور انہوں نے کوئی سخت کلامی کی بھی تو اس لئے کہ ان کے ساتھیوں نے تشدیک کے انہیں بدلزدج کر دیا تھا۔ بہر حال حلیم حلیم ہی رہتا ہے گو تھوڑی دری کے لئے اس پر غصہ کی گیفت طاری ہو جائے۔

الغرض حضرت عثمانؓ کویہ بات گوازا نہ تھی کہ ان کے ساتھی بکتہ چینیوں اور طعنہ بازوں کی گفتگو پر کان دھرنی جن کا شیرو بہ علا تو لوگوں کی پسندیدہ باتیں کرنا تھا میں دل میں ان کے جو باتیں تھیں وہ تا پسندیدہ تھیں، یہ لوگوں کو ان کے امام کے خلاف ہمکار ہے تھے اور کچھ ایسی چیزوں کا لالج دے رہے تھے جن کے حصول کی کوئی صورت نہ تھی۔ حضرت عثمانؓ نے اپنی اس تقریب میں اس خاص گردہ کی طرف اشارہ کیا ہے وہ خالیوں کی جڑ سمجھتے تھے، اور جس کے سبق ان کا خیال تھا کہ وہی افراد اپنے مقاصد دیہیں کی بسا رہی کے لئے ان کے خلاف لوگوں کو ایجاد تے اور بنا گنجانہ کرتے تھے ظاہر ہے کہ یہ وہی افراد ہوں گے جنہیں حضرت عثمانؓ خلافت کے ہارے میں اپنار قیب و حریف گھان کرتے تھے، اور جو اپنی خلافت کے ممتنی دخواہاں تھے، عین ممکن ہے کہ ان کا اشارہ اپنی شودی کے بقیار کان کی طرف یا عمار بن یا سُد جیسے مہاجرین و انصار کی قبر ہو جو ان کے خلاف نکتہ چینی اور امراضات کرنے میں لگے رہتے تھے۔

درستہ بات حضرت عثمانؓ نے کبھی یقینی کو لوگ ان کی ایسی کارروائیوں پر اعتراضات کرتے ہیں جو حضرت عزیز نے

اپنے نہاد میں کیسی نے ان کے خلاف آواز نہ اٹھائی اس لئے کہ لوگ حضرت عمرؓ کی سخت گیری سے خائف رہے۔ لیکن چونکہ وہ (عثمانؓ) نرم خوب تھے لہذا لوگ ان کے خلاف بولنے کی جوڑت کرنے لگے۔ بعد ازاں حضرت عثمانؓ اپنے ساتھیوں اور دوسرے مخالفوں کو جوان کے خلاف لوگوں کو ورگلتے اور بھرپور کرتے ہیں ڈلاتے اور دھمکاتے ہوئے بتاتے ہیں کہ قبیلہ کے اعتبار سے وہ سب سے قوی تر ہیں۔ ان کے مددگار سب سے قریب اور تعداد میں سب سے زیادہ ہیں وہ سب سے زیادہ اس بات کے سخت ہیں کہ ان کی آواز پر لوگ بیک کہیں۔ کوئی شک نہیں کہ اس دھمکی کا روئے سخن حضرت عثمانؓ کے ان جملیوں کی طرف ہے جو قوت و دیدہ کے اعتبار سے حضرت عثمانؓ کی طبقہ کے نہ تھے۔ بلاشبہ بنا اُمیہ فریش کے باقی تماں قائل کے مقابلے میں افراد و تعداد کی رو سے سب سے زیادہ قوی تھے اور ان کے مددگار سب سے زیادہ تھے اس کے بعد پڑ کر وہ اپنے ساتھیوں سے سوال کرتے ہیں کہ آخر وہ چاہتے گیا ہیں؟ ان کا اعتراض کیا ہے؟ انہیں فتح کس بات کا ہے؟ جبکہ دہ سب کا حق پورا پورا ادا کر رہے ہیں، جہاں تک حضرات اموال عامہ کے متعلق حضرت عثمانؓ کا انتیال ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما اپنے تھے اس تک پہنچنے میں ان سے کوتاہی نہیں ہو رہی ہے۔ اس کے بعد وہ خطبہ کا مرح اموال عامہ کی طرف پھیرتے ہوئے کہتے ہیں، مال دولت کا ایک حصہ تقیم کے بعد نکل گیا تو اس میں کون سا امر مانع ہے کہ میں اس فاضل دولت سے جو چاہوں کر دوں، ورنہ پھر میرے امام ہونے کے کیا معنی ہیں؟ ان کا مطلب یہ ہے کہ جب بیت المال سے تمام مسلمانوں کا حق ادا کر چکے کے بعد کچھ بچ جائے تو انہیں اس بقیہ مال کو حسبِ منشاخ برع کرتے کا پورا پورا اختیار ہے اور یہ اختیار انہیں امامت کے عہدہ سے ملا ہے۔ لہذا کسی کو اس میں اعتراض یا بحث و جبال کرنے کا حق نہیں۔

گویا حضرت عثمانؓ اور ان کے مقابلوں کے مابین یہ پہلا مقابلہ ۔ ہماری نئی اصطلاح کے مطابق ۔ ہماری جیت کے بغیر ہا اب رہا۔ مخالفین نے پہلے اعتراضات کئے پھر اپنے اعتراضات کی ایک مسلم شکل بنائی۔ پھر اسے خلیفہ تک پہنچا دیا۔ حضرت عثمانؓ نے ان کے اعتراضات کی تردید کی پھر ان سے خطاب کرتے ہوئے اسہی طریقہ ملکا یا اور سخت ہو گئے آخر میں قدر سے نئی اختیار کیں اپنے موقوفت سے سرو اخراجات نہ کیا اسی طرح مخالفین بھی اپنے موقوفت پر اٹے رہے اور ذرا بھی اور اُدھر نہ ہوئے۔ تاہم ہر حالات و واقعات روپا ہو رہے تھے وہ حضرت عثمانؓ اور ان کے حریقوں سے بھی زیادہ طاقت اور اُدھر نہ ہوئے۔ اپنے اعتراضات کی روشن کو جاری رکھا، اسی دریا میں حضرت عثمانؓ کے پاس ملک کے اطراف سے تھے۔ مخالفین نے اپنے اعتراضات کی روشن کو جاری رکھا، اسی دریا میں حضرت عثمانؓ کے پاس ملک کے اطراف سے خبریں آنے لگیں کہ دہاکی کی مخالفوں نے جو شکل اختیار کی ہے وہ کسی طرح بھی مدینہ والوں کی مخالفت سے کم تحریکت نہیں رکھتی، حضرت عثمانؓ حضرت عمرؓ کے طریقہ کار کا اتباع کرتے تھے۔ لہذا، انہوں نے اپنے دو خلافت میں دو مرتبہ کے سوا

ہر سال خود حاجیل کی قیادت کی۔ پہلے سال تو وہ بھاری کی وجہ سے معذدر تھے، اور آخری سال وہ مخصوص تھے۔ وہ جو کے موقع پر اپنے تمام عمال سے مل کر کچھ ان سے سُنستے کچھ اپنی کہتے۔ چنانچہ جب سَتَّہ عہدیں وہ اپنے عمال سے ملنے تو سب کو مشدود کے لئے جمع کیا۔ رادیوں کا یہ بیان ہے کہ اس مشدود میں حضرت عثمانؓ کا اپنے عمال کے ساتھ مسٹر

حضرت عرب بن العاصؓ کی بھی شریک تھے مگر مجھے اس میں شہر ہے۔ کیونکہ عرب بن العاصؓ میں حضرت عثمانؓ کے عامل نہ تھے اور پھر یہ کہ جب سے حضرت عثمانؓ نے انھیں مصر کی حکومت سے معزول کیا تھا انھیں حضرت عثمانؓ سے کوئی ہمدردی نہ تھی۔ معلوم ہوتا ہے کہ رادیوں نے عرب بن العاصؓ کا نام اس مسٹر میں اس سے شامل کر لیا کہ حضرت عثمانؓ کے لئے، ان کی حیرت انگیز جو بازاری و حیلہ سازی کا نقشہ بھی سامنے لے آئیا ہے۔

گمان غالب یہ ہے کہ اس مجلس شوریٰ میں ان کے چار بڑے عامل ہی شامل ہوئے تھے جو ملکت کے اہم صوبہ جات کی حکومت پر فائز تھے اور وہ تھے حضرت معاویہؓ۔ عبد اللہ بن ابی سرح۔ عبد اللہ بن عاصم۔ ابوبیہد بن العاص۔ حضرت ایک عجیب جمع ہو گئے تو حضرت عثمانؓ نے ان سے کہا "ہر امام کے ذمیت ہوتے ہیں اور میرے ذمیت آپ لوگ ہیں آپ دیکھدہ ہے ہیں کہ لوگ کس طرح میری ذمیت پر اتسائے ہیں اور کس قدر پیرو رمطانیہ کر رہے ہیں کہ میں اپنے عمال کو معزول کر دوں آپ اس فتنہ سے بے خبر نہیں جا پس اسرا خمار رہے ہے۔ آپ لوگ مجھے مسٹر دیکھنے کہ اس صورت میں والپس بیچ دیا جائے اور ان کے نتے تین الفین حضرت معاویہؓ نے قاس سے زیادہ کچھ نہ کہا کہ عمال کو ان کے صوبہ جات میں والپس بیچ دیا جائے اور ان کے نتے تین الفین سے کچھ بی عہدہ برآئہ ہوئے کافر نہیں ڈال دیا جائے، اور اس بات کی صفاتی جملے کہ ان میں سے ہر ایک اپنے صوبہ کو پوری طرح سنبھال کر حزم و اختیاط سے اپنا فریضہ انجام دے گا اور خلیفہ کو اپنے علاقے کے لوگوں کی طرف سے مطمئن رکھے گا۔ حضرت سعید بن العاصؓ نے یہ مسٹر دیا کہ قاتمین مخالفت اور زعمتے فتنہ کو قتل کر دیا جائے۔ عبد اللہ بن سرح نے یہ کہا کہ ان لوگوں کو خوشن کر لیا جائے اور بہت المال سے روپیہ کالائیج دے کہ اسیں اپنا سہوا بنالیا جائے، عبد اللہ بن عاصم نے یہ مسٹر دیا کہ لوگوں کو جہاد پر بیچ کر جگلوں میں معزول کر دیا جائے اور پھر انہیں دیر تک سرحدی علاقوں ہی میں رکھا جائے اور یہی رائے حضرت عثمانؓ کو پسند آئی۔ چنانچہ انھوں نے عمال کو ان کے صوبہ جات میں والپس بیچ دیا اور انہیں حکم دیا کہ طبیعتی حسن حکومت کریں حق اللہ کے معاملہ میں سختی سے کام لیں۔ رعیت کے معاملات حزم اور مستعدی کے ساتھ انجام دیں اور انھیں جہاد پر بیچ دیں اور جس سے کمی یا انحراف رونما ہو اس کا فظیلہ نہ کر دیں۔ اس کے بعد حضرت عثمانؓ مفتہ

مل اس سے ان رادیوں کی ثقابت واضح ہو جاتی ہے جن کی روایات سے تاریخ مرتب ہوئی تھی

**مددیہ میں خالفین کے ساتھ حضرت عثمانؓ کا مشورہ** | بوٹ آئے حضرت معاویہؓ مجھی شام جلنے کے لئے ان کے ہمراہ تھے مدینہ پہنچ کر حضرت عثمانؓ نے ایک اور مجلسی مہتمم تھے کی جس میں حضرت معاویہؓ کے علاوہ بہت سے صحابہ کرام تھے۔ جن میں حضرات علیؓ، طلحہؓ، زبیرؓ اور سعدؓ مجھی شریک تھے، سب پہلے حضرت معاویہؓ نے مجلس کو خطاب کیا۔ انھوں نے حاضرین مجلس کو بزرگ و معتر خلیفہ کے ساتھ تعاون و روش سلوکی کی اور انہیں فتنہ و افراق کے بینا پڑھ سے مننبہ کیا۔ اس انتہا میں قدسے دھمکی بھی ملی جلی تھی۔ چنانچہ حضرت علیؓ نے حضرت معاویہؓ کو لوگ دیا جس پر دونوں میں خاصی جھگڑ بھی ہو گئی۔ پھر حضرت عثمانؓ نے بڑے حلم اور نہایت نرمی سے اپنی تصریح پر شروع کی اور بتایا کہ وہ اس روشن پر گامزن ہوں گے جس کا وہ لوگ انھیں مشورہ دیں گے۔ اس پر ان سے کہا گیا کہ آپ نے فلاں فلاں کو جو کچھ دیا ہے وہ واپس لے لیں۔ حضرت عثمانؓ نے ان کا مطالبہ پورا کرنے کا وعدہ کر لیا۔ اس پر وہ لوگ راضی ہو گئے۔ چنانچہ یہ مغل ایک حد تک خوشگوار جذبات کے ساتھ بخواست ہوئی، اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ فریقِ علیف بھر صورت ایک طرح سے فائدہ میں رہا کیونکہ حضرت عثمانؓ نے ان کے زمانے سے مشورہ لیا اور ان کے بعض مطالبات کو مان بھی لیا۔

حضرت معاویہؓ نے دوبارہ پھر مجاہین کو بزرگ و معتر خلیفہ کے ساتھ نیک بر تاد کرنے کی بہایت کی اور بار دگر انتباہ و محتسبت کا احساس دلا کر چلے گئے۔ لوگوں میں یہ چھ چاہام تھا کہ ٹھہرے لوگوں کے لئے ایک قسم کے سکون و غافت کا پینا مام لے کر آئے گا۔ لیکن اب یہ نہیں نہیں تھا کہ ٹھہرے لوگوں کے لئے ایک سعید کو جیسا کہ پہلے بیان ہو کو فہرست میں بیفاوت

عثمانؓ کو مجبوراً ان کا مطالبہ ماننا پڑا۔ یہ گویا پہلا فتنہ تھا جسے ہلی کوڑ نے دوسرے صوبہ چاہت کے لئے بطریق نو دیش کیا اور فوراً نہیں دوسرے علاقوں نے بھی ان کا اتباع کیا اور لوگوں پر یہ راز مسکفت ہو گیا کہ بیعاویت ہی ایک ایسا لاستہ ہے جس پر گامزن ہو کر وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو سکتے ہیں۔

دیکھتے ہی دیکھتے مصریوں نے بھی اہل کوفہ کی روشن انتیار کوئی اور اچانک ماہ رجب ۶۳۷ھ میں ایک بہت بڑا مصری و قد کی مددیہ میں اہلی بارا مدد

و فدیحیج دیا جو بیضاہر تو عربہ کی نیت سے جاری تھا لیکن آگے چل کر دہ عازم مدینہ ہو گیا۔ جہاں پہنچ کر اس نے ظاہر ہی کیمیکہ و حضرت عثمانؓ کے ساتھ ان کی سیاسی حکمت عملی اور عملی کی تقریر کی پالیسی پر مباحثہ کرنا چاہتا ہے۔ راویوں میں باہم اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ سے ان کی ملاقات مدینہ سے باہر ایک گاؤں میں ہوئی۔ جہاں انھوں نے حضرت علیؓ

ہے بحث و تجییص کی اور قرآن کو اپنے اور حضرت عثمانؓ کے درمیان ثالث پایا۔ چنانچہ بہت سے معاملات میں حضرت عثمانؓ نے اپنی تسلی بخش جواب دے کر مطمئن کر دیا۔ اسی طرح بہت سی باتوں میں ان لوگوں نے حضرت عثمانؓ کو قائل کر لیا۔ جس پر حضرت عثمانؓ نے معذرت پیش کی اور آئندہ احتیاط کا وعدہ کیا۔ بعض لوگی یہ کہتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے مہاجرین کی ایک جماعت کو ان کے پاس بھیجا تھا جس میں حضرت علیؓ اور محمد بن سلمہ الصاریؓ بھی تھے اور انہیں اپنی جانب سے یہ عہد دیا کہ وہ جو فیصلہ کر آئیں گے اس پر عمل کیا جائے گا۔ چنانچہ ان سفروں نے اپنی وفاد سے ملاقات کو کے اصرار سے بھا بجھا کر راضی کر لیا۔ پھر وہ ان میں سے چند آدمیوں کا وفد بنالکہ حضرت عثمانؓ کے پاس لائے جہاں حضرت عثمانؓ نے بھی اس عہد کی تصدیق و تائید کی، اس کے بعد حضرت عثمانؓ باہر تشریف لائے اور لوگوں کے سامنے تقریب کر تھے ہوئے

### حضرت عثمانؓ کا رفت آئینہ خطبہ

اپنی وفاد کی تعریف کی اپنی فردگان اشتوں پاٹھا پیشیاں کیا۔ خدا سے مفتر  
چاہی۔ مخدومی رہئے اور دوسروں کو بھی رُلایا، جس سے لوگوں کے دل  
بزرگ و مفتر خلیفہ کے لئے گداز ہو گئے اور مصری خوشی والیں چلے گئے۔ راویوں کا قول ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اس  
خطبہ کے آخر میں یہ بھی کہا تھا کہ جب کوئی آفت پڑے تو اپنے بہترین نمائندے سے میرے پاس بیچج دیں۔ کوئی ظلم الیاذ  
ہو گا جسے میں رفع نہ کر دوں اور کوئی حاجت ایسی نہ ہوگی جسے میں پورا نہ کوں۔ لیکن جو ہی وہ گھر پہنچے مروان نے انہیں  
مروان کی مداخلت اور اس کی تاثیر

کہ بڑی سختی اور ترش روئی کے ساتھ لوگوں کو گھر کی چار دیواری کے  
گرد سے دو رہا۔ ہر حال مسلمہ امری ہے کہ حضرت عثمانؓ اس معاہدہ کے بعد تیز وفاد کی دل جوئی اور اس کے سامنے  
اٹھا رہا پیشیاں سے لوگوں کے دل جیت سکتے تھے اور انہیں اطاعت۔ بحث اور آئینہ خیر کے نقطہ پر مرتکز کر سکتے تھے لیکن

دن پر دن گزرتے گئے اور حضرت عثمانؓ نے نہ تو کسی عامل کو معزد لکیا اور نہ تغیر و تبدل کا کوئی وعدہ پورا کیا۔

ابی اس سال کا ماہ شوال بھی شروع نہ ہوا تھا کہ مصری دوبارہ نکل کھڑے ہوئے، روایات کے مطابق ان کی  
مصری وفاد کی دوبارہ آمد

اکم از کم تعداد تھے اور زیادہ ایک ہزار تھی۔ عین اسی وقت کچھ لوگ  
کو فوج بھرے سے بھی نکل کھڑے ہوئے وہ لوگوں نے جب دیکھا کہ خلیفہ نے وہ وفاد  
ایسا منہیں کئے جن کے الیاف کا ان سے عہد پہیاں کیا تھا تو انھوں نے مالیوں ہبہ کر خالقت میں نکلنے کے لئے ہاہم  
حضرت علیؓ اور حضرت محمد بن سلمہ الصاریؓ کا دوبارہ درمیان میں پڑھنے سے انکار

وقت مقرر کیے جب  
ایہ لوگ مضافات مدینہ

میں پہنچے تو حضرت عثمانؓ کی آمد کا علم ہوا۔ لہذا، انہوں نے حضرت علیؓ اور محمد بن مسلمؓ نے فصاری کو ان کے پاس جیھنا چاہا۔ حضرت علیؓ نے تو انکار کر دیا۔ محمد بن مسلمؓ نے جواب دیا کہ ایک ہی سال میں خدا کے ساتھ دو مرتبہ جھوٹ نہیں بولوں گا، ہم اب مدنیت کو یہی گوارا دھکا کہ مدنیت پر دوسرے لوگ چھڑھائیں لہذا، وہ ان پاہر سے آئیں الہ صاحبہ کرام کی طرف سے مدافعت مدنیت کی تیاری । آجے بڑھتے چھے آئے لیکن جب انہوں نے دیکھا کہ حضرت علیؓ

حضرت علیؓ اور حضرت زبیرؓ میں سے ہر ایک اپنے رفقاء کے ساتھ مقابله کے لئے مورچے لگائے ہوئے ہے اور وہ دارالہجرت میں کسی کا جراہ دا خدگووار اسیں کرتے تو وہ پلٹ گئے اور انہوں نے ایسا خواہ سرکیا گیا وہ اپنے اپنے علاقوں

کی طرف والپیں جادہ ہے میں اور مضافات مدنیت سے اپنے مورچے اٹھا رہے ہیں، اور **باغیوں کی چال بازی** جب اب مدنیت کو ان کی والپی کا یقین ہو گیا تو وہ بھی اپنی رفتار کی زندگی میں صرف

ہو گئے۔ پھر جس چیز نے انہیں حیران دسرا سید کر دیا ہے نفرت کبیر کی گوئی تھی جس نے صارے مدنیت کو سر پا اٹھایا اور اس وقت انہیں معلوم ہوا کہ ان لوگوں کی والپی مخفی ایک چال تھی جس سے وہ اب مدنیت کو اس طرف سے غافل کر دیتا چاہتے تھے اور جب انہیں یقین ہو گیا کہ اب مدنیت عافیت گزیں ہو گئے ہیں تو وہ پلٹ آئے اور مدنیت میں داخل ہو کر فیزیونگ کے

**مدنیت پر باغیوں کا قبضہ** شہر پر قبضہ کر دیا۔ ان کے نیتیوں نے یہ منہج کر دی "جواب پر گھر میں بے گا اے امان حاصل ہو گی۔ بعد ازاں ان لوگوں نے حضرت عثمانؓ کے گھر کے گرد گھبراڈاں دیا۔

یہاں اس خط کا نقہ بھی سامنے آتا ہے جس کے بارے میں راویوں کا خیال ہے کہ وہ والپی میں مصروفیوں کو سلاخا لے لہذا، وہ وہیں سے پھر والپی مدنیت آگئے، میرے خیال میں تو یہ نقہ سرے سے بے بنیاد اور ان گھر میں خط

**خط کا نقہ** ہے، میں میں سب سے بلاشبہ خود راویوں ہی کا یہ قول ہے کہ جزئی اصحاب رسولؐ نے اس خط کے متعلق یہ سوال کیا کہ اب لبڑہ دکوڑہ کو اس کا کیونکر علم ہو گیا کہ تم نے خط پکڑا ہے حالانکہ تم میں سے ہرگز وہ اپنے علاقہ کی طرف چلا گیا تھا؟ تو وہ بے میں اور لا جواب ہو گئے اور انہوں نے کہا "اس بارے میں آپ جو چاہیں سمجھ لیں، ہمارا تو یہ نیصد ہے کہ ہمیں اس شخص (حضرت عثمانؓ) کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔" یہ ناقابل قبل اور غیر معقول بات ہے کہ حضرت عثمانؓ سداووں کے ساتھ ایسی چال چلتے کہ ادھر تو وہ ان کی ایک جماعت کے ساتھ پیمان صلح ہاتھیں اور ادھر ان کے عامل کے پاں پوشیدہ طور پر آئی کے ہاتھ پیمان صلح دیں کہ ان کی سخت گرفت کی جائے اور ان پر عزمیات تنگ کر دیا جائے۔ نہیں تا

قابل قبول اور محتقلم ہے کہ مردان خلیفہ کی طرف سے اتنی بڑی جدائت کر دیا گے کہ یہ خط لکھ کر اس پر خلیفہ کی میراثت کر دے اور خلیفہ ہی کے خلام کو دے گئے خلیفہ ہی کے اورٹ پر سوار کر کے روانہ کر دے یہ ایک حقیقی واقعہ سے زیادہ پراز حماقت افراط ہے، معاملہ ان شکلقات سے زیادہ آسان ہے۔

سیدھی سی بات ہے کہ صوبہ جہات کے لوگوں سے خلیفہ نے کچھ دعوے گئے جن سے نہ طمث ہو گئے۔ پھر انہوں نے دیکھا کہ خلیفہ نے اپنے دعے دعے رفانہیں کئے چنانچہ وہ بغاوت کے جذبہ ہے سرشار آئے کہ اس سمجھتے ہی کو ختم کر دالیں اور پتیر معاملہ صاد کئے والیں تھیں۔ مگر جب مدینہ کے قریب پہنچنے تو وہاں اصحاب رسول کو آمادہ جنگ پایا اور ان سے لڑنا پسند نہ کیا، لہذا، اپنی چال کو کامیاب بنانے کے لئے پیچے سبھٹ گئے، پھر جب انہیں یہ یقین ہو گیا کہ وہ جنگ صاحبہ نہ تھیا اور اتنا کہ اپنے گھروں میں عافیت گئیں ہو گئے تو پلٹ آئے اور بغیر جنگ کئے مدینہ پر قبض ہو گئے۔

یہ لوگ محاہبہ کرامہ سے نہ جنگ کرنا چاہتے تھے نہ انہیں قتل کرنا چاہتے تھے اور نہ اس بات کے خواہاں تھے کہ مدینہ کے گرد نواح میں کوئی ایسی لڑائی لڑیں جو جنگ احمد یا جنگ اخواہ کی یاد تانہ کر دے۔ ان کا مقصد تو یہ تھا کہ خلیفہ کا عاصمہ کلیں اپنیں قدر جلد مکن پھر یا تو انہیں خلافت سے دست بہ داری پر مجبور کر دیں یا پھر انہیں قتل کر دالیں جنانچہ وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو گئے۔ انہوں نے مدینہ میں گھس کر خلیفہ کا محاصرہ کر لیا۔

محبیہ یقین سا ہے کہ خود ایں مدینہ میں بھی باغیوں کے حامی اور مددگار موجود تھے جنہوں نے انہیں بلا یا تھا اور جب ان کی حصہ افزاں کر رہے تھے جنہوں نے باغیوں کو اصحاب رسول کے امداد سے آگاہ کیا تھا پھر بھی پہنچائی تھی کہ اب ایں مدینہ عافیت گزیں ہو چکے ہیں۔ پھر یہ لوگ باغیوں کے ساتھ حضرت عثمانؓ کے عاصمہ میں بھی شامل ہو گئے حاصروں ابتداءً نہم تھا جو مدینہ پر قبضہ اور خانہ حضرت عثمانؓ کے عاصمہ سے آگے ذریعہ حاصل تھا خلیفہ کو گھر سے باہر نہ جلد کی اجازت تھی۔ وہ لوگوں کو نماز پڑھاتے تھے اور خود باغی بھی ان کے پیچے نماز پڑھاتے تھے۔ وہ لوگوں کو خطاب کر کے وعظ و نصیحت کرتے رہتے، اس اثمار میں دونوں طرف کے سفراء ہمہ مصلح کی کوشش میں بھی سرگرم رہے۔ باغیوں کا مطالیب تھا کہ حضرت عثمانؓ خلافت سے دستبردار ہو جائیں جحضرت عثمانؓ کو انکار تھا کہ وہ اس قیص کو جو انہیں خدا نے عزوجل نے پہنچا ہے کیونکہ اتنا دیں۔

لیکن معاملات اچاک پیچیدہ کھلکھلیں ہو گئے۔ باغیوں کو علم ہوا کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے عمال کو اپنی مدد اور فاصلہ کی کو مددیں سے باہر نکالنے کے لئے لشکر روانہ کرنے کا حکم صیحہ دیا ہے اور اس خبر کے معلوم ہوتے ہی باغیوں کے عاصمہ میں شدت اور حضرت عثمانؓ کے ساتھ ان کے ردیہ میں نمایاں تغیر پیدا ہو گیا۔

## امحاظ میسوان باب

### حضرت عثمانؓ کی شہادت

ایک روز حضرت عثمانؓ حب سالیق گھر سے نکلے اور ہمول کے مطابق نماز پڑھا کر متبرہ پڑھ گئے اور اپنی عادت کے مطابق لوگوں کو وعظ و نصیحت کرنے لگے دراں و عظام میں فرمایا۔ اسے کشمتو! خدا سے طرد۔ خدا کا خوف رکھو، مسجد میں حضرت عثمانؓ سے نوک جھونک اور زیادتیاں جنمہ اہل مدینہ چاہتے ہیں کہ تم لوگ رسول خدا کے فرمان کے مطابق ملعون ہو، لہذا اپنی خطاؤں کو اپنی خوش عملی کی مدد سے محو کر دو۔ کیونکہ خدا نے عز و جل بدی کو صفتِ نیکی کے ذریعہ ہی مٹاتا ہے۔ بونخین کا ہیاں ہے کہ اس پر محمد بن سلمہؓ کھڑے ہوئے اور کہا "میں اس بات کی شہادت دیتا ہوں" علیم بن جبلہ ائمہ اور انہوں نے محمد بن سلمہؓ کو بھٹکا دیا۔ اس پر زید بن ثابت ائمہ اور کہا "مجھے کتاب اللہ لادو" ایک جانب سے محمد بن ابی تیفرا ائمہ اور انہوں نے زید بن ثابت کو بھٹکا دیا۔ بات یہ تھی کہ محمد بن سلمہ نے حضرت عثمانؓ کے اس قول کی تائید کی تھی کہ خدا بدی کو صرف نیکی کے ذریعہ ہی دور کرتا ہے۔ زید بن ثابت اسی بات کو قرآن سے نکال کر بتانا چاہتے تھے اور لوگوں کے سامنے یہ آیت قرآنی تلاوت کرنا چاہتے تھے۔

إِنَّ الْمُحْسِنَاتِ يَعْلَمُ هُنَّ هُنَّ الشَّاكِرُونَ (۵۰)

بیک حسنہ سیلت کو دور کر دیتی ہیں

لیکن لوگوں نے دنوں کو بھٹکا دیا۔ اس کے بعد انصار میں سے ایک شخص جبلہ بن عمر وال عادی نے اٹھ کر کہا۔ "لے عثمانؓ اس سے اگر جاؤ تو اکہ ہم تمہیں ایک لمبا علا پہنچا کر ایک دراز قدر اونٹ پر سوار کر کے جبل دخان کی طرف اسی طرح جلا وطن کر دیں جس طرح تم ہمارے بہترین اش انوں کو بے گھر کرتے رہے ہو۔ حضرت عثمانؓ نے جواب یہاں "خدا مجھے اور تیرے الادہ کو کبھی کامیاب نہ کرے" یہ جبل کنٹی بار حضرت عثمانؓ کو کنایتہ داشت اور قتل کی دھمکیاں

ویتا رہتا تھا، وہ یہ بھی کہا کرتا تھا کہ اگر یہ (حضرت عثمانؓ) اپنے قریبی رشتہ داروں کو ماز دار بنانے سے باز نہ آئے تو ان کے گھے میں طبق ڈال کر اھیں خارش زدہ اونٹھی پر بھا کر جبل دھان میں پھینک دیا جائے گا، یہ شخص خاص طور پر حضرت عثمانؓ پر ان کے ہمال کے تقریبی مردان اور اسیل حکم فوازی کے بارے میں سخت انتراکات، تنقیبات اور ملائیں کرتا رہتا تھا۔ اور اگر کوئی اس کے آڑے آتا اور اسے قدسے نرم لہجہ اختیار کرنے کی تلقین کرتا تو وہ کہتا ہے جنہاں کیا تم لوگ یہ چاہتے ہو کر کل جب خدا سے سامنا ہو تو میں کھوں۔

إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَصْلَوْنَا التَّبِيَّلَةَ (۷۷)

ہم نے اپنے سرداروں اور بزرگوں کی اطاعت کی تو انہوں نے ہمیں بنے لے کر دیا۔

بھی حضرت عثمانؓ جبلہ کی بات کا جواب دینے کا رادہ ہی کر رہے تھے کہ حضرت ابوذر غفاریؓ کے قبیلہ ہی کا ایک شخص صحیحہ بن سعید غفاریؓ چھوپ بیعتِ رسول میں شریک ہونے والے صحابی تھے اچھل کر منبر تک پہنچے اور حضرت عثمانؓ کے ہاتھ سے وہ عصاچین میا جس پر میک لٹا کر وہ کھڑے تقریب کر رہے تھے اور اپنے گھٹنے پر رکھ کر اسے توڑ دیا یہ درہی عصا تھا جسے ہاتھ میں لے کر رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما خطبے دیا کرتے تھے۔ راویوں کا بیان ہے کہ اس دن سے صحابہ کا گھٹنہ رخی ہوا اور ناسوں کی ابتلاء ہو گئی۔ بعد ازاں حضرت عثمانؓ نے اس عصا کو بند ہوا لیا۔ اب لوگ بھڑک رہتے اور ایک دوسرے پر پھراؤ کرنے لگے۔ یہ سنگ رینے حضرت عثمانؓ کے بھی لگے یہاں تک کہ وہ بے ہوش ہو گئے۔ اسی عالم میں انہیں گھر پہنچایا گیا جہاں سے وہ پھر قتل کے بعد ہی باہر نکلے۔ اس دن سے باشیوں نے حضرت عثمانؓ کے ساتھ صحیح معنوں میں ناروا بر تاؤ شروع کر دیا۔ انہیں مسجد تبویٰ میں

میں صد میں تشد عناوی کرنے سے روک دیا اور اپنے میں سے ایک شخص جو مصری و ند کا لیڈر تھا سعی

بھی نازدیک ہادیکرتے تھے۔ اس کے بعد باغیوں نے حضرت عثمانؓ کا پانی بند کر دیا، یہاں تک کہ وہ اور ان کے اہل دعیا میں

سوزت پیاس کی سکلیت میں مبتلا ہو گئے اور ایک دن حضرت عثمان نے چھت پر سے جھاک کر باغیوں

پانی کی بندش کو یاد دلایا کہ یہ جسے تم پیاسا مار بے ہو دی ہے جس نے رسولؐ خدا کے حکم سے روم کا کنوں

خیید کر مسلمانوں کے لئے وقت کر دیا تھا اور اس کے صد میں بھی کرم نے میرے لئے جنت کا وعدہ فرمایا تھا۔ آج

اس کنوں کے پانی سے بھی میں خروم کیا جا رہا ہوں اور گدے نے بدمزہ پانی سے انطا رکر رہا ہوں۔ انہیں یہ بھی یاد دلایا کر رسولؐ خدا کے حکم سے ہی میں نے وہ قطعہ ارضی تریا تھا جسے آپؐ نے تو سیع مسجد کے لئے مسجد کے رقبہ میں شام

فرمایا اور پرس کے صدر میں بھی آپ نے مجھ سے جتن کا وعدہ فرمایا تھا مگر آج میں ہی وہ پہلا مسلمان ہوں گے اس مسجد میں نماز ادا کرنے سے بھی روک دیا گیا ہے۔ اس کے بعد حضرت عثمانؓ نے اجتماع پر رسولؐ اور اصحاب الوفیںؓ کے نام پیش کیے کہ الگ ہر سکے تو کچھ سیٹھا پانی پہنچا دیں۔ چنانچہ حضرت علیؓ کسی تدبیر سے بھوڑا سا پانی ان کے گھر لے جانے میں کامیاب ہو گئے، انہوں نے ہاغیوں کو ٹوٹا نہیں ہوئے کہا، ”تمہارا یہ طرز عمل نہ اسلامی ہے نہ کافری، ایسا نہیں اور رومنی بھی جب کسی کو قید کرتے ہیں تو کھانا پانی بند نہیں کرتے“ حضرت ام المؤمنینؓ ام جیبؓ بنت ابی سفیانؓ حکم رکھا پانی اور لے کے آئیں لیکن ہاغیوں نے ان کے گھر کے منہ پر مارا اور اس کی زین کا تنگ کاٹ ڈالا۔ اور اگر لوگ پکڑ کر زندگانی لیتے میں پہنچا دیتے تو وہ اپنی سواری پر سے گھر جاتی۔ حالانکہ ام المؤمنینؓ نے ہاغیوں کو یہ بھی بتا دیا اور انھیں والپس گھر تک نہ پہنچا دیتے تو وہ اپنی سواری پر سے گھر جاتی۔ حضرت ام المؤمنینؓ نے ہاغیوں کو یہ بھی بتا دیا تھا کہ وہ حضرت عثمانؓ سے بخواہیت کے میتوں اور ان وصیت ناموں کے ہاتے کچھ لفڑکوں نے آئی ہیں جو حضرت عثمانؓ کی تحریک میں ہیں، لیکن اس پر بھی ہاغیوں نے ان کی ایک نہ مانی۔ جب سے محاصرہ شد یہاں اکثر صحابہ کرامؓ نے اپنے گھر میں بیٹھ رہے۔ اسی طرح دوسرے لوگ بھی خانہ نہیں ہو گئے۔ اگر کوئی گھر سے نکلا بھی تو تواریخ اندر رکھتا، یہ حالت سلیمانی شکل اختیار کرتی گئی۔ قتل کا ہاتا رکم ہو گیا۔ صیبیت بہت بڑھ گئی۔ حضرت عثمانؓ وقتاً فوقتاً چھت سے مجاہکتے اور ہاغیوں کو فتنہ و فساد کے انجام سے ڈرلتے اور اس کنارہ کشی کی تلقین کرتے۔ انھیں آیات قرآن اور احادیث رسول اللہؐ سنائی سمجھاتے ہیں دہان کی کوئی بات نہ سنتے زان کی پروادہ کرتے۔ بلکہ یعنی اوقات وہ انھیں بہت تلخ جواب بھی دی رہتے۔ بنی امیہ کے تمام لٹائی میں شریک ہونے کے قابل افراد جن میں مہاجرین کے جوان بیٹے بھی شامل ہو گئے تھے جمع ہو کر حضرت عثمانؓ کی مدافعت کرنے والی جماعت

اور حضرت عثمانؓ کی مدافعت کر رہے تھے، ان لوگوں میں

حضرات عبداللہ بن عمرؓ، عبد اللہ بن زبیر، جن اور حسینؓ اور محمد بن طلحہ رضی اللہ عنہم بھی شامل تھے۔ حضرت عثمانؓ نے اس گروہ کی قیادت حضرت عبد اللہ بن زبیر کے پیروی کی اور انھیں طلبی نہ کرنے کی سختی سے تاکید کر دی، حالات اور بیانات کے ساتھ کہاب نہ کوئی حضرت عثمانؓ کے گھر میں سیٹے والا باہر نہ کتا تھا۔ زبایہ والاؤں کے گھر کے اندر جا سکتا تھا کئی دن تک یہ صورت حال جا رہی رہی، پھر یہ خبریں آئیں کہ عراقی لکھ مدنیت کے قریب پہنچ گئی ہے، اور شاہی لکھ والوں کی تھی کہاب نہ کوئی حضرت عثمانؓ کے طرف نکار کہتے ہیں کہ یہ خبریں من کر باخی ڈرے۔ اسیں خوف بوا ابادی اسادی لشکر اگر انھیں حوصلہ مقصد سے روک دیں، لہذا، انہوں نے بہت ہامہ پاؤں مارے اور ایک دستے جس

کی قیادت محمد بن الہبک مذکور ہے تھے مرتب کیا یہ لوگ دیوار پر چڑھ کر اس کھڑکی کے ذریبے جو عمرو بن حزم اور حضرت عثمانؓ کے گمراہ مشترک دیوار میں تھی حضرت عثمانؓ پاغیوں اور مدد افعت کرنے والوں میں جھپڑپکی ابتداء کے پاس چاہیے اور انہیں قتل کر دیا۔ پاغیوں کے حامیوں کا کہتا ہے کہ خود اپل خانہ عثمانؓ ہی نے پہل کر کے پاغیوں کو چھپیرا۔ جو ایوں کہ حضرت عثمانؓ پھٹ پر سے جھانک رہے تھے کیونکہ پاغیوں میں سے ایک منیعہ المعرض حبیب نیار بن عیاض نے حضرت عثمانؓ کو بلا یا مخاواہ انہیں پہنہ نصیحت کے ذریبہ سمجھا رہے تھے کہ آپ خلافت سے دست بردار ہو جائیں نیار بن عیاض نے گفتگو تھے کہ حضرت عثمانؓ کے گھر سے کسی نے انہیں تیر پا پھر ما جس سے ان کی موت واقع ہو گئی۔ پاغیوں نے حضرت عثمانؓ سے مطالبہ کیا کہ ہمارے ساتھی کا قاتل ہمارے حوالے کیا جائے تاکہ ہم اس سے قصاص لیں۔ حضرت عثمانؓ نے جواب دیا کہ میں نہیں جانتا قاتل کون ہے اور کسے تھا رے حوالہ کروں؟ یا حضرت عثمانؓ نے یہ جواب دیا تھا "میں اس آری کو تھا رے حوالے نہیں کروں گا جو میسری مذاقت کر رہا تھا اور تم تو مجھے قتل کرنا چاہتے ہو۔" پھر ایک بھی انکار نہ آئی جیس کی صبح کو پاغیوں حضرت عثمانؓ کے مکان پر جملہ گھروالے پاغیوں سے جنگ کرنے کی خاطر ہاتھ تکل آئے جنگ نے شہزادی عبداللہ بن زبیرؓ کو سببہت سے زخم لگکے روان بہبہش ہو گیا۔ حتیٰ کہ لوگ سمجھے کہ وہ مر گیا ہے، دوسرے سببہت حضرت عثمانؓ کا قتل اسے مارے گئے اور پاغی بندگھر کے اندر گئے۔ اسی اشادہ میں عمرو بن حزم نے اپنا دروازہ کھول دیا اور چند افراد کو کھڑکی میں سے گزار دیا جنہوں نے بڑھ کر حضرت عثمانؓ کو قتل کر دیا۔

گمان غالب یہ ہے کہ جب امدادی لشکر کے مدینہ سے قریب پہنچنے کی خبریں پاغیوں کو ملیں تو انہوں نے چاہا کہ ان کے پہنچنے سے پہلے ہی وہ اس جہگڑے کا فیصلہ کر دیا ہیں، لگوں کے پہنچنے کی جو خبریں پاغیوں کو پہنچی تھیں مروان کو بھی پہنچیں لیکن وہ منیط سے کام نہ لے سکا اور جلدی سے جنگ چھپیر دی اس کا خیال تھا کہ وہ حاصلین کو گھر سے دور بچا دے گا اور لگوں کے آئے تک لڑائی چاری رکھ کے گا۔ اسے یہ پسند نہ تھا کہ امیر معاویہ یا ابن عامر اس پر یہ احسان جتائیں کہ ان کی فوجوں نے انہیں گھر میں محصور پایا پھر حاصلہ توڑ کر انہیں حیات نوچی۔ وہ یہ چاہتا تھا کہ جب امدادی کے تواسے مدنیہ میں رہتے والے اموی افراد کے دش بدلش پامروہی و کامیابی سے لڑتے ہوئے ہائے اسی خیال کے تحت وہ رہنگر پڑھتا، دعوت مہارنڈت دیتا گھر سے باہر نکلا۔ اس کے ساتھ بنی امیہ کی ایک جماعت بھی رجز پڑھتی ہوئی

نکل، حضرت عثمانؓ اخھیں صیر کا حکم دیتے اور جنگ سے رکتے رہے مگر اخھل نے ان کی کوئی بات نہ مانی۔ یہاں تک کہ حضرت عثمانؓ کو مجبور ہو کر یہ قسم دینی پڑی کہ جو میری اطاعت کا دم بھرتا ہے وہ تلمذ رکھ دے۔ چنانچہ ان کے بہت سے اصحابؓ نے تواریں رکھ دیں۔ لیکن بنو امیہ باز نہ آئے۔ اس دوران میں کہ لوگ لڑائی میں مشغول تھے، محافظین خانہ اور ہر احمد منشر ہو گئے اور مخالفین گھر میں گھس گئے، اور ایک خبر دیتے والے نے گھر سے ہاہر نکل کر اعلان کیا۔ یہم نے عثمانؓ کو قتل کر دیا۔ پھر کیا تھا دروازے کھلوا دیتے گئے۔ حضرت عثمانؓ کا گھر احمد بیت المال لوٹ لیا گیا۔ لوگوں کے منتشر ہوتے ہوئے حادثہ دفعہ پنیر ہو چکا تھا افتنہ ردمہ ہو چکا تھا اور جو بڑائے عظیم مسلمانوں پر تازل ہوئی تھی وہ تازل ہو چکی تھی۔

بعض روایات سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت عثمانؓ آخر الاراء ایک گونہ عالمیت پسندی کی طرف مانئ ہو گئے تھے۔

**کیا حضرت عثمانؓ آخری وقت میں خلافت سے دستبرداری کیلئے تیار تھے؟** [میں ابی دقا من حضرت عثمانؓ]

کے پاس گئے ان سے بات چیت کی چھرو وہ انا لیلہ لہ الجھنکتے ہوئے حضرت علیؓ کی تلاش میں نکلے اور سید بنوی میں اٹھیں پالیا۔ حضرت سعدؓ نے کہا۔ اے ابو الحسن! لو میں تمہارے پاس ایسی بہترین تجویز لایا ہوں جس سے بہتر کوئی حل پیش نہیں کیا جاسکتا، اور وہ یہ ہے کہ آپ کے خلیفے اپنی مریٰ آپ لوگوں کے حوالا کر دی ہے۔ دوڑیتے ان کی مدد کیجئے۔ اور اس فضیلت میں سبقت فرمائیے، لیکن ابھی دونوں کی پرسوگشی جاری رکھی کہ حضرت عثمانؓ کے قتل کی خبر آگئی۔

مجھے یقین کی حد تک احتقاد ہے کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت سعدؓ کو بڑا کراخھیں اپنے اور حضرت علیؓ کے مابین سعی پر آنادہ کیا ہے گا تاکہ لوگوں کو قتل کو قاتل سے رد ک دیا جائے۔ اور یہ شرط ہے پائی ہو گی کہ خلافت کا معاملہ مسلمانوں کے اصحاب پشوی اور رہاب حل دعوی کے پر و کر دیا جائے تاکہ وہ جسے چاہیں خلافت کا عہدہ سونپ دیں۔ لیکن افسوس کہ اس سفارت میں ویرہوگئی، اور تقدیری خداوندی اپنا وقت پورا کر چکی تھی۔



## انتیسوال باب

### لمحہ کریمہ

۳۲۔ میں حضرت عثمان رضی کو اولاد کے سے قبل امیر معاویہؓ نے ان کے سامنے دو تجویزیں پیشیں کی تھیں، جن کی حضرت عثمانؓ نے سختی سے تردید کر دی تھی۔ پہلی تجویز یہ تھی کہ حضرت عثمانؓ امیر معاویہؓ کے سہراہ شام چلے جائیں اور دیال امن و خالات سے رہیں، لیکن حضرت عثمانؓ نے جابر رضیؓ اور سہرت امیر معاویہؓ کی دو تجویزیں کو چھوڑ کر کسی دوسری جگہ قیام کرنا پسند نہ کیا، لگان غالب یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے دل میں اس تجویز کے دس کے پہلوؤں پر بھی غور کیا ہو گا جس کا تذکرہ امیر معاویہؓ سے نہ کیا ہو گا۔ مثلاً یہ کہ اگر وہ مدینہ چھوڑ دیں تو گویا خلافت کا دارا حکومت اس شہر کی بجائے جہاں اسلام نے اپنے دشمنوں پر فتح پائی تھی جہاں رسولؓ خدا نے اسلام کے علم گاڑ سے تھے اور جہاں حضرت الیوبکرؓ و عمرؓ نے عظمت اسلام کو قائم کیا تھا کسی اور شہر میں منتقل ہو چلتے گا، اور حضرت عثمانؓ کے لئے اس سے زیادہ سبقون بدرست اور کوئی نہ ہوتی، ان کی طبع حساس پر صاحبہ کرامؓ کا یہ اعتراض بھی بڑا شان گز نہ تاکہ آپ نے اسلامی حکومت کے مرکز کو اس جگہ سے ہلاکر جہاں اسے رسولؓ خدا اور حضرات الیوبکر و عمرؓ نے برقرار رکھا تھا ایک اجنبی شہر میں منتقل کر دیا۔ علاوہ ازیں اگر حضرت عثمانؓ ایسا کر بھی لیتے تو گزیادہ امیر معاویہؓ کے ہاتھ میں اسی ہو جاتے مگر حضرت عثمانؓ کو یہ گوارا تھا کہ معاویہ بن الیسفیان کی عجائی اپنے ساقیوں کے ہاتھوں یہ سر ہو جائیں چہوڑ اس کے سہراہ تکریت کی تھی اور جنہوں نے ہبہ جرین کو پناہ دی اور ان کی مدد کی تھی جو ان کے اور رسولؓ خدا کے دلش بدوش شرکیب جہاد سے تھے اور جنہوں نے ان کی یہ نشینی میں رسولؓ خدا کے احکام کے سامنے مرتضیم تھم کیا تھا قطع نظر اس قرابت کے جوان کے اور امیر معاویہؓ کے ماہین تھی اور قطع نظر اس قوت و قلب اور امن و خالات کے جو انہیں امیر معاویہؓ کے ہاں میتھرا جاسکتا تھا۔

امیر معاویہؓ کی دوسری تجویز یہ تھی کہ وہ شامیوں کا ایک لشکر حضرت عثمانؓ کی خدمت میں بھیج دیں جو مدینہ میں

ان کے پاس ہے اور انہیں پہش آئے والے خطرات سے محفوظ رکے حضرت عثمانؓ نے یہ پیش بھی لٹکا دی اور کہا "میں اصحاب رسول اللہ کو شکر کی موجودگی وہی سائیں سکتا ہیں چاہتا۔ گمان اغلب یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے دل میں اس تجھیں کے درسرے گوشوں پر ہمی نظر ڈالی ہوئی جس کا انہوں نے امیر معاویہ سے تذکرہ کرنا مناسب نہ سمجھا ہو گا، مثلاً رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات ابو بکر و عمرؓ کی روشن کوچوڑگر پسند نہ کرتے تھے کہ اپنا قاتل کو قوت و قلب کے بل بورتے پر منع ایں اور دارالہجرت کو امیر معاویہ کی پیش کردہ قوت سے تابع فرمان کر کے اسلام میں اس بہت بڑی بدعت کا آغاز کریں۔ یعنی یہ کہ مہاجرین دانصار مسجد بنوی اور شہر مدینہ منورہ کو اس لشکر سے مکوم و مغلوب کر دیں جسے معاویہ بن ابی سقیان نے ایسے لوگوں میں سے بھیجا ہے جنہوں نے نہ رسول خدا کے ارشاد اگر ایسی نتھیں تو آپ کے اخلاقی و عادات کو دیکھا تھا اور نہ حضرت ابو بکر و عمرؓ کے طرز عمل کا نظارہ کیا تھا حضرت عثمانؓ وہ پہلے شخص نہیں بننا چاہتے تھے جو خلافت کو شاہی میں تبدیل کر دیتے۔ انہیں یہ گواہانہ تھا کہ خلافت کو اس کے جانے پہچانے نرمی و محبت کے طریقہ سے ہٹا کر قہر۔ جب اور وہ میں منتقل کر دیں۔ اگر حضرت عثمانؓ ایسا کرتے تو ان کی حیثیت ایک ایسے خود سر کی ہوتی جو صاحبِ کرامؓ پر اس لشکر کے ذریعہ حکومت کرتا جاہیں ان کے ساتھیوں سے محفوظ رکھتا، جب تک وہ اپنے گھر میں رہتے یہ لشکر اس گھر کی پاسبانی کرتا رہتا، جب وہ اپنے گھر سے باہر نکلتے تو وہ لشکر ان کے ساتھ ان کی حفاظت کے لئے چلتا، جب وہ منبر پر خطبہ دیتے تو یہ لشکر ان کو اپنے گھیرے میں لے لیتا، اور جب وہ مدینہ کی گلیوں میں گشت کرتے تو یہ لشکر بھی ان کے آگے یہچے رہتا، لیکن اس تمام طرز عمل کا سیرت بنوی اور سیرت ابو بکر و عمر صلی اللہ علیہما وآلہ وسلم حضرت عثمانؓ کی اپنے سابقہ طرز حکومت سے کیا تعلق تھا اور تو مدینہ میں بھیر کری مخالفوں کے گھوستے رہتے تھے۔ لوگوں کی مغلوب میں جاتے، ان کی سنتے اور اپنی کہتے تھے۔ وہ تو اپنی چادر کا ایک جمعتہ اپنے بدن پر لپیٹ کر اس کے درسرے کناروں کو سر کے نیچے تکیہ کی طرح رکھ کر مسجد بنوی میں سو رہتے تھے، اور جمجمہ کے دلن وہ منبر رسولؓ پر جلوہ گر ہوتے تو لوگوں سے ایک شفیق باب، نہر ان بھائی، یا جان شار دست کی طرح مختلف موضوعات پر باتیں کرتے تھے۔ ان کے مریضوں کی خیریت پوچھتے، ان کے دیگر عمومی معاملات و مزدیات دیباافت کریتے۔ منڈی کے ترخ معلوم کرتے۔ اچھی جب موذن انہاں دیتا تو حسپ موقع خطبہ رشتہ فرواتے تھے۔ پھر فارغ ہوتے تو لوگوں کے ساتھ بیٹھ جاتے اور اذسر نو مریضوں کی تحریت، احوال دھرمیات اور منڈی کا نرخ دریافت کرنے لگ جاتے۔ پھر جب موذن دوسرے ایمان دیتا تو اسکے لوگوں کو نہادن پڑھاتے تھے۔ یہ انہیں کیسے گواہ ہو سکتا تھا کہ اس سارے نظام کو بدال کر شام چلے جائیں، دارالہجرت کو

چھوٹے دین، مبڑی رسول پر پیٹھ کر خطيہ نہ دین، یہ صحیح نبوی میں نماز پڑھیں جہاں رسول خدا اور حضرات ابو یکر و عمر نمازیں ادا کرتے رہے تھے؟ وہ یہ بھی کیونکر گوارا کر سکتے تھے کہ مدینے میں شامی لشکر کے گیرے میں رہتے جو اخیں ان لوگوں سے بچ لئے رکھتا ہو رسول خدا اور مخدالن کے ساتھ ہر میدان جنگ میں شریک رہے؟ بہر حال حضرت عثمان امیر معادیہ کی شام منفلع ہونے کی تجویز پا شامی لشکر کے مدینہ بھیجے جانے کے پیش کش کسی طور منظور کر ہی نہیں سکتے تھے، بالآخر جب امیر معادیہ نے ان سے کہا "اگر آپ ان دونوں تجاذبیں میں سے کوئی تجویز بھی منظور نہیں کرتے تو سچر حالات کی ناکست تلا رہی ہے کہ یا تو آپ کے خلاف لڑائی کی جائے گی یا پھر اچانک ہے ثبیری میں آپ کو مار ڈالا جائے گا۔ اس پر حضرت عثمان نے حجا پ دیا۔

حَسِيبَيْ اللَّهُ وَ نَعْمَةُ الْوَكِيلُ

میرے لئے خلا کافی ہے اور وہ بہترین چارہ صانعہ ہے۔

بہر حال حضرت عثمان رضی نے حب سے خلافت کا عہدہ سنبھالا ان کی نیت یہی رہی کہ وہ اپنے پیش رودنوں خلافاء (ابو بکر و عمر صنی اللہ عنہما) کی روشن پر سکھا مزون رہیں اور اس میں کسی قسم کی کوئی تبدیلی نہ کریں اور تمہاری طور پر دیکھا جائے تو وہ ابو بکر و عمر صنی اللہ عنہما کی طرز پر قائم بھی رہے چنانچہ اکھنوں نے اپنے اولادوں کے درمیان کوئی حجاب یا دیباں بھی نہ رکھا، نہ لوگوں پر اپنی بہائی وہیتی اور فلیکہ کا رعب ڈالا نہ کسی قسم کے جایہ اسے اقتدار و قسلط کا اعلیٰ ہار کیا، ان میں حکمرانی ہتھی اس کا سبب ہدایتی یا تاثر ان سے بغاوت نہ تھا بلکہ وہی تکروری تھی جو بعض شخصیتوں میں کریمۃ و فاضلۃ اخلاق نیز شیرخوار ہی اور سچالی میں رغبت کے باعث پیدا ہو جاتی ہے۔

ہمیں یہ یاد رکھنا چاہیے کہ جب حضرت عثمانؓ خلیفہ ہوئے تو وہ ستر برس کے بعد ہے تھے۔ وہ نہایت درجہ  
ال حالات کا خلا جو بالآخر حضرت عثمانؓ کی شہادت کا باب میں گئے اسی اور فیاض اور بہت صلح حی کرنے طے  
نہایت مترمیلے، بڑے نرم حل اور خوش خلق تھے، وہ لوگوں کے متعلق اچھی رائے اور حسن نظر رکھتے، ان کی ان صفات کو زد ای ان کے رشتہ داروں اور خاندان والوں کو  
صفات میں ملکارک دیکھتے۔ جو نہایت درجہ صریح و طمیع بے پناہ خواہیں تھات، رکھنے والے اپنے مفاد کی خاطر دو دو  
تک نظریں دیٹانے والے اور تسلط و غلبہ کے پورے ساز و سامان سے آمادتہ و مسلح تھے، یہ سب چیزیں مل کر انہوں نہ  
خواہ شکل پیدا کر دیتی ہیں جس کا حضرت عثمانؓ کو سامنا کرنا پڑتا، پھر اگر حضرت عثمانؓ کی خوبیوں اور ان کے رشتہ داروں  
کی عادیوں میں اس امر کا بھی اضافہ کر لیا جائے کہ خود صحابہؓ میں سے ایک جماعت جس نے اپنے کاموبار کو دیکھ کر کے

بڑا صریح ایجاد کیا جس کے مطابق سرمایہ کے بیل بروتہ پر اپنے دلوں میں بیخیان کرنے لگی تھی کہ وہ حضرت عثمانؓ سے کسی طور خلافت کی کمپنی میں متحفظ نہیں ہے بلکہ شاید وہ ہمارا خلافت کی ذمہ داریاں اٹھانے میں حضرت عثمانؓ سے زیادہ ممکنہ اور قابل ثابت ہو سکے گی کیونکہ وہ حضرت عثمانؓ کی طرح سنت رسیدہ نہیں ہے۔ ان تمام حالات سے مل کر جو شکل بنتی ہے وہ یقیناً اس قابل ہے کہ حضرت عثمانؓ کی ذمہ داریوں کا شکل سے مشکل تریخ امامت اور ان کی سیاسی گتییں کو پیچیدہ کر تی چلی جائے اور حالت یہ ہو جائے کہ جبکہ وہ ایک الجہاد کو سمجھا میں تو دوسری اس سے زیادہ مشکل و پیچیدہ الجھنیں ان کے سامنے آتی چلی جائیں۔

چراں تمام امور کے ساتھ یہ بھی اضافہ کیا جائے کہ ان ہڑھے ہبا جرین و انصار نے جو زندگی بسرا کی تھی اگر وہ تھیٹ دیہاتی اور خالص خانہ بدکش زندگی دیجی تھی تو بہر حال ہبہ شہری زندگی کے مقابلہ میں ہبہت زیادہ دیہاتی اور غیر متمدن ضرور تھی۔ پھر اچا لک جب ان لوگوں نے آنکھیں کھولیں تو اپنے آپ کو ایک ایسی علمی سلطنت کے سامنے پایا جو دور دنیا تک چلی ہوئی تھی، جسے گواؤں پیچیدہ مناں دن پیش بھئے جن سے عہدہ برآ ہوئے کے لئے کسی نئی تہذیب کی نہیں بلکہ ایک ایسے قدیم و مستحکم تمدن کی ضرورت تھی جس کے اصول و مفہوم میں ہوں اور جو مقر و خطوط پہنچے جارہے ہوں، جب ان تمام امور کو ایک دوسرے سے ملا کر دیکھیں گے تو آپ اس نتیجہ پر بہنچ جائیں گے کہ جن حالات نے حضرت عثمانؓ کو اگھیر انتقام حضرت عثمانؓ اور ان کے اصحاب کی طاقت سے باہر کتے۔ یہ کہنا بے جا ہو گا کہ حضرت عمرؓ نے یعنی تو ایسے ہی حالات کا سامنہ کیا تھا اور ان پر قابض پالیا تھا، اس سے کہ حضرت عمرؓ چند منفرد شخصیتوں میں سے تھے جنہیں عالم انسانیت شازو نادر ہی پیدا کر سکتے ہیں۔ اس قسم کی غیر معمولی تھیتیں اپنے ہائشیوں کو سخت مغلات اور آرماںوں میں مبتلا کر جاتی ہیں، بلکہ الگ احتیاط مانع نہ ہو تو میں کہوں گا کہ اول و آخر صرف حضرت عمرؓ صنی اللہ عنہ کی عبقریت (غیر معمولی استعداد و صلاحیت) ہی ان حالات کی ذمہ دانی ہے جن میں حضرت عثمانؓ اور ان کے ساتھی گھر گئے تھے۔ وہ عبقریت جو حضرت عمرؓ کے بعد ان کے ساتھیوں میں سے کسی کو بھی نہ ملی جن میں حضرت عثمانؓ بھی شامل ہیں۔

بہر حال یوں ہو جوستے والے ان حالات نے اور اس نتیجے جو قتل عثمانؓ کے بعد پہلا مرحلے کے چکا مقام مسلمانوں کو ایک دوسرے پکھڑا کر دیا تھا، ان کے سامنے دراستے تھے اور مسلمانوں کے سامنے آنے والا دورا ہے وَالاَدُورُ اَهُمْ دو فوں رستے بالکل سیدھے اور پوری طرح واضح تھے جن میں کوئی کبی رہنیا پیچیدگی تھی، ایک راستہ وہ بتا جس پر اگر سالیقہ گامزد رہی تھیں۔ یعنی نکوکیت، جس میں حکومت کو تدبیر، حکومت، قوت و استبداد۔ نہ راہ دیدہ کے ذریعہ چلایا جاتا ہے اور دینوی مشکلات کو دینوی وسائل کے ذریعہ حل کیا۔

چاتا ہے چنانچہ سلطنت رعہ بر ترقی ہوتی ہے، طاقت پھٹتی ہے اور خوب چھپتی پھولتی ہے پھر وہ کمزور ہو کر رعہ زوال و انحطاط ہو جاتی ہے تاکہ وہ ایک خال سے دوسرے خال میں ایک ریاست سے دوسری ریاست میں ایک قوم سے دوسری قوم میں منتقل ہو جائے۔ دوسری راستہ دنیا راستہ تھا جس کی طرح رسول خدا نے ڈالی تھی۔ اور جسے آپ کے بعد آنے والے دو خلاف (ابو بکرؓ و عمرؓ) نے سرینہدی دلقویت دی تھی۔ یہ دلقوی حکومت ہے جس میں افتخار کا دار و مدار قوت پر نہیں ہوتا بلکہ اقتدار کی بنیاد بجتہ اور انصاف پر پہنچی ہوتی ہے جو قوت کو اپنے ذرائع میں سے ایک ذریعہ اور وسائل میں سے ایک وسیلہ پاتی ہے۔ جس میں خود غرضی تحریم اور زور و جبر سے کوئی واسطہ نہیں ہوتا، اس میں دینوی مشکلات کو دینوی وسائل سے حل نہیں کیا جاتا۔ لیکن انھیں دینی وسائل سے حل کیا جاتا ہے اور وہ وسائل جن کی اساس اسلامی المعرفت وہی عن المثلک؛ نیکی سے محبت اور شر سے نفرت، فربانی و ایثار اور خود غرضی سے بہت پر ہوتی ہے۔ اس حکومت کی اولین شرط ہے کی صفائی ضمیر کی پاکیزگی اور دنیل کی طہارت ہے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ اس میں دنیا کو محض وسیلہ آخرت ہی بنادیا جاتا ہے بلکہ میں یہ کہتا ہوں کہ ایک انتیار است اسے وسیلہ آخرت اور دوسرے انتیار سے اسے ایک ایسی نئی دنیا کا وسیلہ بنایا جاتا ہے جو زمانہ کی ترقی کے ساتھ ساتھ، پاکیزگی، رونق و صفائی میں آگے بڑھتی جلی جائے۔

قبل عثمانؓ کے بعد مسلمانوں نے دیکھا کہ وہ اسی دو داہد پر کھڑے ہیں۔ ان میں سے اکثر لوگوں نے تو پہلی را انتیار کیا، انھیں اس راہ میں وہی آزمائشیں پیش آئیں اور اب تک پیش آرہی ہیں جو دوسری تموں اور نسلوں کو پیش آئیں، البتہ ان میں سے بہت تھوڑے افراد نے دوسری راہ اختیار کرنے کی کوشش کی لیکن آخر وہ بھی انسان ہے تھے جیسے ہی وہ اس راہ میں نہ آگے بڑھے ان کے خون اور ان کی جانیں ابتلاء و آلام میں پر گئیں، اور بالآخر کشیدت ان پر غلبہ آگئی۔

اچ بھی مسلمان دیکھ رہے ہیں کہ اس پہلے راستے پر مسلمانوں کی بھیڑ اور ہجوم ہے اور وہ اس پر پرانہ دار ٹوٹے جا سے ہیں۔ ان کے سامنے دوسری راستہ بھی ہے جو بدستور صاف اور واضح ہے لیکن وہ خالی ہے۔ اس پر صرف اولویت ہی چل سکتے ہیں — مگر اولویت اور لوگ ہیں کہاں؟



## تیسوال باب

# ایک جواب طلب سوال

اس مقام پر ایک سوال پیدا ہوتا ہے جس کا قدماء نے کوئی تسلی بخش جواب نہیں دیا بلکہ اکثر بند گول نے تواں کا جواب دینے کی کوشش بھی نہیں کی۔ لیکن یاں یہ ہمیں اس سوال کا کوئی جواب تلاش کرنا ہی پڑے گا، سوال یہ ہے کہ حضرت عثمانؓ کے عمال نے ان کو مدد دینے میں کس طرح اور کیوں اتنی تاخیر اور سُستی روا کی ہی کہ باطنی حضرت عثمانؓ کا دیر تک معاصر کئے رہنے والے افراد کو قتل کر دینے میں کامیاب ہو گئے؟ کہا جاتا ہے کہ معاصر و مسلسل چالیس دن تک جاری رہا۔ یہ صحیح ہے کہ ذرا نئی نقل و حمل آسان اور قریب نہ تھے لیکن دسری طرف ہمیں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ خبریں حیرت انگیز سرعت کے ساتھ صوبہ جات میں پہنچ رہی تھیں، عبداللہ بن سعد بن ابی سرح (والی مصر) کو علم تھا کہ مصری حضرت عثمانؓ کے خلاف غم و غصہ کے جنہات لئے ہوئے گئے ہیں اور اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ انہوں نے امیر معادیہ نو کو اس امر کی اطلاع بھی دی تھی۔ اسی طرح انہوں نے خود حضرت عثمانؓ کو بھی خط کے ذریعہ اس صفت حال سے مطلع کر دیا تھا جو اس ابو موسیٰ اشعریؓ نے بھی ابی کو فر کو مدینہ کا رُخ کرتے دیکھا تھا، وہ بھی عبداللہ بن سعد بن ابی سرح کی طرح جانے والوں کے مقصد و راہدار سے آگاہ تھے۔ یہی صورت مصر میں عبداللہ بن عاصی تھی پھر آخر کیا سبب ہے کہ اتنی خبر ہونے کے باوجود دیہ عمال خلیفہ کی امداد پر سبیرت تمام کر رہتے ہو سکے؟ پھر ان عمال کو کیا ہو گیا تھا کہ وہ حضرت عثمانؓ کی طرف امداد کے مطابق پہنچنے خلوط ملنے کے بعد بھی تیری سے مدینہ نہ پہنچے؟ آخر ان فوگوں نے کیوں اتنی دیر نگائی اور تسلی پرستاگان کی مدد پہنچنے سے قبل ہی شروع ہو گیا اور امام قتل کر دینے لگئے، پھر ان سب اور سے بڑھ چڑھ کر یہ کہ حضرت عثمانؓ نے اپنے عمال کو پابند کر کھاتا کہ وہ حج کے دفعوں میں ان سے مزروع ملا کیں آخر کیا سبب ہے کہ ان کے عمال اس سال اپنے اپنے صوبوں میں رہے اور حج پر نہ گئے۔ بیہاں تک کہ حضرت عثمانؓ نے مصود ہونے کی وجہ سے محبوڑا حضرت عبداللہ بن عباسؓ کو مج کی قیادت پر مقرر کیا۔ ان سب سے بھی زیادہ حیرت انگیز و تجھب خیز بات یہ ہے کہ مورثین

کے بیان کے مطابق حضرت ابن عباسؓ حضرت عثمانؓ کی طرف سے حاجیوں کے نام ایک چٹی لے گئے تھے جس میں انہوں نے اپنا قصیہ پیش کیا تھا اور اپنا بے قصور ہوتا شایستہ کیا تھا۔ میرزا خین کہتے ہیں کہ حضرت ابن عباسؓ نے یہ چٹی جو کے موقع پر لوگوں کو پڑھ کر سنائی، پیغامبرؐ کا مکمل متن طبری نے بیان کیا ہے کہ اس طرح لوگوں نے سُن لیا اور ان کے کافلوں پر جمل تک نہ ریگی، سب اپنے اپنے گھروں کو چلے گئے اور کوئی بھی خلیفہ کی مدد پر کوئی ربربیتہ نہ ہوا اور کوئی گروہ بھی مدینہ کے حادثات کا مشاہدہ کرنے کے لئے وہاں نہ پہنچا؟ یہ کیسے ہو گیا کہ حضرت عثمانؓ کا عامل مکہ خاموشی رہ جئے اور اٹھیناں سے اس خط کوپی گیا اور اس نے لوگوں کو خلیفہ کی امداد پر برائی کیتی تھی؟ اگر وہ اہل مکہ ہی کو جوش دلا کر یقین دیتا اور وہاں کے محال شینوں کا ایک لشکر جمع کر دیتا تو یقیناً یہ فوج پا غیول کو اس وقت تک مشغول کئے رکھتی جب تک کہ صوبہ جات سے باقاعدہ فوجی نمک پہنچ جاتی کیا سبب ہے کہ ان میں سے کوئی ہاتھ بھی نہ ہوئی؟ کیا وجہ ہے کہ کسی عامل نے بھی حرکت نہ کی؟ کیا سبب ہے کہ حاجی بھی خلیفہ کی امداد پر آمارہ نہ ہوئے؟ کیا اس کے معنی یہ ہے کہ کسی کو تمام امت نے مستقید طور پر اس خلیفہ کا ساتھ چھوڑ دیا تھا؟ رعیت تھک کئی تھی۔ عمال اپنے دول میں کچھ فراز چھپانے کی وجہ سے کاہلی اور سُستی کر رہے تھے، ان میں سے ہر ایک کو اپنی ٹپی ہوئی تھی۔ اور اسخون نے خلیفہ کو مدنیہ والوں کے پیغمبر کہنا تھا کہ وہ جو کچھ ان کے ساتھ کرنا چاہیں کر دیں، یا حضرت عثمانؓ جو کچھ ان کے ساتھ کر سکیں کریں آپ دیکھ جیکھیں کہ خدا اہل مدنیہ کی اکثریت ہائیل کے ساتھ شامل تھی، مدنیہ میں محاوبہ کا یہم تھا کی ایک تھیر جاہد میںی بھی تھی جسیوں نے مہلاً تو حضرت عثمانؓ کا ساتھ چھوڑ رکھا تھا لیکن زبانی وہ اس صورت میں چلا پا پہنچ غم و غصہ، کا اٹھا کر تھی، اگر اصحاب رسولؐ کی یہ جاہت ہی باخیوں کے مقابلہ میں کھڑی ہو جاتی اور ان کی امیہ میں خاک میں ملا دیتی تو یہ باخی لوگ بے نیل مرام والیں ہو جاتے۔ جیسا کہ بعض قدیم مورخین کی رائے ہے، ان چیزوں کے پیش نظر حضرت عثمانؓ کا وہ قول صحیح معلوم ہوتا ہے کہ لوگ میری ادرازی ہم کو لامتا ہی سمجھ کر مجھ سے دل برداشتہ ہو گئے ہیں۔ مگر غالباً لوگوں کے لئے صرف ان کی درازی عمری ایک اکار دینے والا سبک نہ تھا بلکہ وہ اس سیاست کے لامتناہی سلسلہ سے دل برداشتہ ہو گئے تھے جو اخین عہد فارد تھی ملکی سیاست سے مختلف معلوم ہو۔ رہی تھی اور جران کی وہی بھال قیصر و کسری کی ملوكیت ہے جو الگ کوئی سیاست نظر آتی تھی، اخین ایسا معلوم ہوتا تھا کہ وہ ان دونوں سیاستوں کے میں تین کھڑی سیاست ہے۔



## اکتسواں باب

# حضرت عثمانؑ کے خون ناحق کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی ہے؟

جس رات وہ شیر یا پتھر مارا گیا جس سے نیار بن ھیاض الاسلی کی موت واقع ہوئی اس کی صبح حضرت عثمانؑ نے ذمہ دکھا اور اپنے اصحاب سے کہا کہ میں آج مار ڈالا جاؤں گا۔ اصحاب نے کہا میں اسیل المُؤمنین! خدا آپ کے دشمنوں سے حضرت عثمانؑ کا خواب سے بات بیان ہے جو تو میں تھیں ایک عجیب بات سناؤں! اصحاب نے کہا ہم یہ نہ کہو کہ میں اپنے دل میں کہیں گے۔ اس پر آپ نے کہا میں نے آج بات رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر و عمر و علی اللہ علیہما کو خواب میں دیکھا حسن صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا اے عثمانؑ! آج روزہ ہماسے پاس کھولنا۔“ اداں بعد حضرت عثمانؑ اپنے اصحاب کے ساتھ بالوں میں مشغول رہے۔ انھیں ہاتھ میں آپ نے کہا یہ لوگ مجھے کس بات پر قتل کرنا ہاہتے ہیں؟ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے وہ حدیث سنی ہے جس میں آپ نے فرمایا کس جرم پر مجھے قتل کر رہے ہو؟ ایک رام کا سر تکب ہو جائے یا تو وہ اسلام لانے کے بعد کا خفر ہو جائے، یا شادی کے بعد نیا کرے یا کسی خان کو ناحق قتل کر دے۔“ بھول میں نے نہ کبھی جاہلیت میں زنا کیا نہ اسلام لانے کے بعد اور جب سے خدا نے تعلی نے مجھے بہایت سے سرفراز فرمایا میں نے اپنے دین کے عومن کبھی کسی اور دین کی تھنا بھی نہیں کی اور نہیں نے کسی نسل کو قتل کیا ہے؟ پھر اخیر یہ لوگ میری گردن کس جرم میں سارنا چاہتے ہیں مانع نہیں۔“

لئے پہلی دہائی قرآن کے خلاصہ ہیں اسی لئے یہ روایت صحیح نہیں ہو سکتی۔

سلام کلام جاری رکھتے ہوئے اپنے اصحاب سے کہا "اگر مسلمانوں نے مجھے قتل کر دیا تو ہمارا من کے بعد وہ سب مل کر کبھی یک جانماز ادا نہ کریں گے زندگی ہو کر کسی دشمن کے خلاف صفت آہوں گے" پھر حضرت عثمانؓ اپنے اصحاب کے ساتھ گفتگو کرتے رہے وہ ان لوگوں کو جو باغیوں سے جنگ کرنے پر صرف قتل و قتال سے رنک رہے ملتے ہیں میں حضرت عثمانؓ نے کہا "رسولؐ خدا نے مجھ سے ایک عہد یا مھما اور میں اس عہد پر اس وقت بیکت سختی سے قائم رہوں گا جب تک کہ خدا کی طرف سے مقرر کی ہوئی جنگ پر میں قتل نہ کر دیا جاؤں وہ اسی طرح بخوبی گفتگو ملتے کہ باغیوں نے اگر انہیں شہید کر دیا۔

**حضرت عثمانؓ** حضرت عثمانؓ کے قاتلوں کے بارے میں لوگوں میں بڑا سخت اختلاف ہے بہر حال یہ بات یقینی خوب ناچوں اور قطعاً غیر مشکوک ہے اور اس میں کسی قسم کے نزاع کی گنجائش نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے قانون نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا خون ان کے قاتلوں کے لئے مباح نہیں کیا تھا۔ ہو سکتا ہے کہ ان کی سیاسی حکمت عملی مبنی برخط یا مبنی بر صواب ہو۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ان کے اصحاب نے داشتہ یا ناداشتہ طور پر ظلم روا کھا ہو۔ بہر حال معتزضین و مخالفین کے لئے زیادہ سے زیادہ آخری حدیث تھی کہ وہ مخالفت کرتے اور تمام امت کو اس مخالفت میں سیم خیال بنانکر مل کر لیتے اور جب تمام قوم کو خلیفہ کی مخالفت پر متحدر کر لیتے تو ہر شہزاد رہ صوبے میں سے مسلمانوں کے نایبے منتخب کر لیتے ان نایبینوں کا فرض ہوتا کہ وہ حضرت عثمانؓ سے گفت و شتیہ اور بحث و تھیص کرتے۔ پھر وہ جیسا مناسب سمجھتے یا تو حضرت عثمانؓ کو بحال رکھتے یا خلافت سے معزول کر کے ان کی بجائے نیا خلیفہ چل لیتے۔ پھر وہ قصاص یا عال سے متعلق حضرت عثمانؓ پر لگائے ہوئے الزامات کی جائیں پڑتاں اور حسابہ کا کام نئے خلیفہ کے سپرد کر دیتے۔ لیکن یہ طرز عمل کہ باتی خود بی نمائی سے بنیطہ احمد مسلمانوں سے حقوق کا کالت حاصل کئے بغیر ہی خلیفہ کو معزول کر دیں۔ تو اس کا حق انہیں ہرگز نہیں پہنچتا تھا، چہ جا شیکھ انہوں نے حضرت عثمانؓ کو صرف معزول ہی نہیں بلکہ قتل ہی کر ڈلا حالانکہ ان کا خون بھی اسی طرح حرام محتاجین طرح دوسرا سے مسلمانوں کا، بلکہ ان کے خون کی جمیت خلافت کے عہد و کی وجہ سے دو ہری ہو گئی تھی۔

لوگوں نے باغیوں کی حمایت میں بہت مدد رکھی ہے۔ ان کا ہیاں ہے کہ مصروف شام اور عراق کے عمال کے خود سے باشمول میں یہ پہت دشمنی کو خلیفہ کو معزول کر دیتے اور اہمی عمال کے خوف کی وجہ سے باشمول کے عذر دہ زیادہ دیر انتظار بھی نہ کر سکتے تھے کیونکہ اگر وہ حضرت عثمانؓ کو قتل نہ کرتے تو یا تو خود حضرت عثمانؓ انہیں قتل کر دیتے یا حضرت عثمانؓ کے عمال ان کا خاتمہ کر دیتے لیکن یہ تمام عذر تراشیاں انہیں یقین نہیں بلکہ یہ کون لوگ ہیں؟

دیتیں کہ وہ اس خل ن کو مباح کر لیں جسے اللہ نے حرام قرار دیا ہے اور اقتدار خلافت کو اس طرح بے حمت کر ڈالیں۔  
 شاید اس حدادہ فاجعہ کے لئے ایک ہی عذر ہے جو نہ صرف با غیول بلکہ حضرت عثمانؓ کے حق میں بھی پیش کیا جا  
اس خون ناحقؓ کے ذمہ پر قابو ہو جانے والے حالات میں اسکتا ہے نیز ان لوگوں کے حق میں بھی جو بعد ازاں  
 ہوئے خون ریسیاں کیں اور ان بغوس و اموال کو مباح کیا جھیں خدا نے حرام قرار دیا تھا۔ اور وہ عذر یہ ہے کہ اس دور  
 کے احوال ہی اس درجہ ترقی تھے کہ ان میں سے کوئی بھی ان کے مقابلگی تاب نہ لاسکتا تھا اور خدا نے ہی ان کے لئے  
 مہدر کر ڈیا تھا کہ اس فتنہ کیسی کے ذریعہ ان کے دین دنیا کو آرہا ہے ماسی فتنہ کی شیع کرتے ہوئے حضرت علیؓ نے  
 اہل کو ذمہ سے کیا خوب کہا تھا "حضرت علیؓ نے اپنے اقر باد کو ترجیح دی تو پُر کیا اور تم نے اس پر امتحاج کر کے قانون کو اپنے  
 ہاتھ میں لے لیا یہ بھی سمجھا کیا" ابن سعد نے بہروایت ابن دکین۔ ایمان بن عبد اللہ الجبلی۔ نعیم بن ابی مہد نے رجی بن  
 حبیش سے یہ واقعہ بیان کیا ہے کہ میں (رمی) بن حبیش حضرت علیؓ کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ ان کے حضرت طیورؓ  
 کے صاحزادے آئے اور سلام کیا جحضرت علیؓ نے اپنی ہوش آمدید کہا اس پر حضرت طیورؓ کے صاحزادے نے  
 کہا اسے اسیر المؤمنین اکپ نے میرے والد کو قتل کیا اور میرا مال چھین لیا پھر ہوش آمدید بھی فربار ہے ہیں؟ حضرت  
 علیؓ نے جواب دیا "تمہارا مال بیت المال میں الگ جمع ہے، وہاں جا کر اسے سے لو۔ رہا تمہارا یہ قول کہ میں نے  
 تمہارے والد کو قتل کیا تو اس کے جواب میں اتنا ہی کہہ سکتا ہوں کہ مجھے امید ہے کہ میں اور تمہارے والد قیامت کے  
 رہداں لوگوں میں سے ہوں گے جن کے باسے میں خدا نے تعالیٰ نے فرمایا ہے:-

وَ سَذَقْنَا مَا فِي صُدُورِنَا هُمْ مِنْ عَلِيٍّ إِخْوَانًا عَلَى مُمْتَقَابِينَ (۱۵)

اور ہم ان کے دلوں کا ہمارا صاف کر کے اپنی بھائی بنا دیں گے جو مسہر دیں پر ایک درست کے مقابل یٹھیں۔

یرین کر ہم ان قبیلے کے ایک کا نئے شخص نے کہا "اللہ اس سے زیادہ عدل کرنے والا ہے"

حضرت علیؓ کی گرجتی ہوئی آواز ہبھی نے محل کو تحرار دیا انکلی "اگر یہ ہم لوگوں کے لئے نہیں کہا گیا تو پھر اور کون ہیں  
 جن کے متعلق یہ کہا گیا ہے؟"



ٹ سارہن ذمہ داری (م حاذ اللہ) خدا پر ڈال دی! یہی دہ سینکنیک ہے جس سے متعین بات کرنے سے گرپن  
 کیا جاتا ہے۔

ضمیمہ

# حضرت عَمَّاْن کا صنوں کے نام خَط

(برائے امدادِ طلبی)

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

الْاَمْرُ بِالْحُدْوَنِ نے محدث صلی اللہ علیہ وسلم کو حق کے ساتھ بشریہ دنیا بنا کر بھیجا، آپ نے حکیم خداوندی کے مطابق  
اللہ کے پیغامات لوگوں کو پہنچائے اور اپنا فرضیہ انجام دینے کے بعد آپ اللہ سے جا ملے اور اپنے بعد ہمارے لئے  
کتاب اللہ کو چھوڑ دیا۔ جس میں اللہ کی طرف سے حلال اور حرام کی ہوئی چیزوں کا بیان ہے اور ان امور کا بیان ہے جسے  
اس نے قانون بنایا تھا جو اپنے خواہ بندے اسے پسند کریں یا باپسند، آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد  
ان کے پیہے جانشیں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ہوئے، اور درود سے خلیفہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہوئے۔

چھریہ عہدہ شریٰ نے ایک نمائندہ جماعت کی موجودگی میں متفقہ طور پر مجھے تغیریں کیا، میں اس عہدہ کا نام  
امیدوار تھا تھا خواہاں، ش مجھے اس کے ملنے کا پیہے سے کوئی علم ہی نہ تھا، الفرق میں نے لوگوں کے معروف طریقہ کے  
مطابق، خود شورہ بننے کی نہیں بلکہ اپنے پیش رذوں کو نمونہ بنایا اور ان کی اتباع کرنے کی کوشش کی، مقررہ اصول و

ضوابط کی پروپری کی اور اس میں اپنی طرف سے کوئی بدعوت ایجاد نہ کی، پھر جب معاملات اپنی حدول پر پہنچے، اور شرط نے اپنے ساتھیوں کو اکسایل، تو کیستے اور خود غرضیان ابھر کر سامنے آنے لگیں جن کا کوئی معمول سبب نہیں، نہ میزی گزشہ کوئی ایسی بد عملی ہے جس کی پادرائش میں نیز کچھ کیا جا رہا ہو۔ ہاں ایک خط کا معاملہ مزور ہے جس پر دستخط کر لئے گئے نہیں کسی معقول عذر اور مناسب ثبوت کے یہ لوگ مصروفیں کچھ اور ہے ظاہر کچھ اور کر رہے ہیں، میرے خلاف ان بالوں پر اختراض کر رہے ہیں جن پر پہلے وہ خود بھی راضی تھے، بہت سی ایسی بالوں پر نکتہ چینی کر رہے ہیں جو اہل ملة کی نمائندہ جماعت کے سامنے طے کی گئیں اور جن کا ان کے سو اکتوبر تدارک ہی نہ تھا، میں نے ان کی ان تمام خلافات سرگرمیوں پر صبر کیا، تمام حالات جانتے بوجنتے رسول میں نے خود کو ان پر بھیجا کیا، لیکن یہ اللہ عزوجل کی خالقت میں اپنی گستاخی اور جبارت میں بڑھتے ہی چلے گئے، تا آنکہ سرزی میں ہمیرت اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جوار و حرم میں یہ لوگ ہم پر چلہ آ کر ہو گئے، ان لوگوں نے عرب کے جاہل دیہا پہل کو بھی اپنا ہم نوا بنا لیا، ان کے اجتماع کی بالکل وہی کیفیت ہے جو جنگِ خندق، یا جنگِ احمد میں ہمارے خالقین کی تھی فرق صرف یہی ہے کہ ان کا ظاہر کچھ اور ہے۔

بہر حال ان حالات میں جو بھی ہماری مدد کے لئے پہنچنے کی قوت رکھتا ہو اس کا فرض ہے کہ وہ مرکز میں پہنچے۔



# حاجیوں نام حضرت عمر بن الخط

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

امیر المؤمنین بنہ خدا عثمانؑ کی طرف سے جملہ مومنین و مسلمین کی خدمت میں السلام علیکم — میں آپ کے سامنے خداۓ واحد و برتکی حمد بیان کرتا ہوں جو وحدۃ الا شریک ہے اور جس کے سوا کوئی الا نہیں۔ بعد ازاں میں آپ لوگوں کو اللہ عز و جل کے وہ انعامات و احسانات یاد دلاتا ہوں جو اس نے آپ لوگوں پر اسلام کی تعلیم دے کر، گھر ہی سے ہدایت کی طرف لا کر، کفر سے بچات ہے کہ روشن دلائل دکھلا کر، رفیقی میں وسعت فراہمی تجھش کر، دشمن پر غلبہ دے کر، اور اپنی کامل نعمتوں سے سرفراز کر کے — فرمائے جس کی طرف اشارہ فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ کا بجا ارشاد ہے۔

وَإِنْ تَعْلَمُوا نِعْمَةَ اللّٰهِ لَا تَخْصُصُوهَا ۖ إِنَّ اللّٰهَ سُّبَّانَ لَظَلَمُوا كُفَّارُهُمْ (۱۰۰)  
اگر تم اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو مکنے لگو تو ان کا پوچھنا شمار نہیں کر سکو گے، بلاشبہ انسان بٹا ہی خالی اور نہیں تاشکرا اور نا تدارا ہے۔

اور ارشاد باری تعالیٰ ہے ۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ تَقُولُوا اللّٰهُ حَقٌّ تَقُولُونَ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ۝  
وَاعْتَصِمُوا بِعَبْدِ اللّٰهِ جَيْبِهَا ۖ وَلَا تَفْرَقُوهَا ۖ قَاتِلُكُمْ وَبِإِيمَنَتِهِمْ عَذَابُهُمْ أَذَلَّ أَعْذَلَ  
فَاللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْلَمُ ۖ فَاصْبِرُوهُمْ ۖ بِنِعْمَتِ إِخْرَاجِهِمْ وَكُفْرُهُمْ عَلَى شَفَاعَةِ حُسْنِيٍّ مِنْ أَنَّ اللّٰهَ  
فَأَنْتُمْ كُمْ مِنْهَا كَذَنْ بِيَقِينٍ إِلَهٌ لَكُمْ ۖ إِيَّاَهُمْ تَعْلَمُكُمْ تَهْتَدُهُمْ ۝ وَلَشَكِّنْ بِنِعْمَتِكُمْ  
أَمَّةٌ يَلْعَنُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَا مُرْسَلِنَ ۖ بِالْمُغْرِبِ وَبِالْمُغْرِبِ وَبِنِعْمَتِكُمْ وَأَدْلِسَكُمْ مُمْ

الْمُفْلِحُونَ هُوَ لَا يَكُونُونَ أَكْلَنِينَ مِنْ تَفْرِيَقِهِمْ وَخَلْقِهِمْ مِنْ مَنْ جَاءَعَهُمْ الْبَيْتَاتُ  
وَأَوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (۱۱-۱۲)

اے ایمان والو! اللہ سے اس طرح درج جیسا کہ اس سے ڈلنے کا حق ہے، اور تمہاری موت صرف ایسی حالت  
سیں واقع ہو رکن تم خدا کی اطاعت شعراً میں لگے ہو اور اللہ کی بستی کو سب ملک مصطبی سے مقام فر، اور فرقہ فرقہ  
شہو جاؤ، اور اللہ نے تم پر جو انعام و احسان کیا ہے لئے یاد کرو کہ ایک وقت وہ خنا جب تم ایک دوسرے کے  
دشمن تھے تو اس نے تمہارے دلوں کو باہم جوڑ دیا اور تم اس کی نعمت سے بھائی بھائی ہو گئے، اور تم آگ کے  
گڑھے کے دہانہ پر تھے تو اس نے تمہیں اس سے بچا لیا، اس طرح اللہ اپنی آیات تمہارے لئے بیان کرتا ہے تاک  
تم میجھ راہ پر لگ جاؤ، اور تمہیں ایک جماعت بن جانا چاہیئے جو خیر کی طرف دعوت دے اسرا بالعرف اور بھی عن انکر  
شیروں بنالے اور بھی کامیاب لوگ ہیں، اور ان لوگوں کی طرح زہ جاؤ جو رہشنا دلائل آہلنے کے بعد فرقہ فرقہ بن  
گئے۔ اور باہم اختلاف کرنے لگے ایسے لوگوں کے لئے تو بڑا عذاب ہے۔

اور اللہ تعالیٰ کا یہ فریان بالکل حق ہے :-

وَإِذْ كُرِسَوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَنِيهِمْ وَمِنْ شَاتِهِ اللَّهِ تِيْزِيْدُ وَأَنْكَمْ بِكَمْ إِذْ قَلَّتْ مَعِيْنَةً وَأَطْعَنَتْ (۱۳)

اور تم اپنے اخو پر اللہ کی نعمت کو یاد کرو اور اس نجتہ عہد کو بھی جس کے ذریعہ اس نے تمہارے یہ کہنے پر ہم نے مٹا  
اور اطاعت کی" تم سے نجتہ قرار لیا۔

اور فریان خداوندی حق ہے :-

يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمْتَكُوا لِلَّهِ مَا لَمْ يَكُنْ لَّهُ مَمْلُوْكٌ فَأَسْقِيْمُ بَنَاءَ فَتَبَيَّنُوا أَنَّ تَعْصِيْمُوا فَوْمَا يَعْلَمُهَا إِذْ  
تَصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمُ نَهْمَمِيْنَ ۝ وَأَغْلَمُوا أَنَّ فَيْكُمْ سَرْسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي  
كُثُرٍ مِنَ الْأَمْرِ تَعْيِنُمْ، وَلِكِنَّ اللَّهَ حَبَّتْ إِلَيْكُمُ الْأِلْيَمُ الْأِلْيَمُ وَسَرَيْتَهُ فِي تَكْوِيْنِكُمْ وَ  
كَثُرَتْ لَهُمُ الْكُفْرُ وَالْفُسُوقُ وَالْعِصْيَانُ أَوْلَئِكَ هُمُ الرَّازِيْدُونَ ۝ فَجَنَّلُوا مِنَ اللَّهِ  
وَنِعْمَةً قَاتَلُهُمْ حَلِيمٌ حَكِيمٌ ۝ (۱۴-۱۵)

اے ایمان والو! اگر تمہارے پاس کوئی ہبڑا شے تو اس کی تھیں کہ لو کہیں ایسا نہ ہو کہ تم لا علی ہے کسی قوم  
کو تکلیف پہنچا د دھرا پھانے کئے پر کہتا نے لگ جاؤ، اور جہاں لوگ تم میں اللہ کا رسول ہے۔ اگر دہ تمہاری سبھت سی  
ہاتوں کی اطاعت کرنے لگ جائے تو تم مشقت میں پڑ جاؤ گے، لیکن اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے ایمان مجبوب کر دیا

ہے اور تمہارے دلوں میں اسے خوشنما بنادیا ہے اور اس نے تمہاری نظر وہ میں کفر، فتنہ اور عصیان کو بیڑا کر دیا ہے اور ایسے لوگ ہی صحیح راہ پانے والے میں یہ اللہ کا فضل اور نعمت ہے، اور اللہ جانش و الاحکمت والا ہے۔ اور ارشاد باری تعالیٰ ہے :-

إِنَّ الَّذِينَ يَشْرُكُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثُمَّنَا قَبِيلًاً أُولَئِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ  
ذَلِكَ مَا يَكُونُ مِنْهُمْ إِنَّمَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيَهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ  
بَشَّكْ جی لوگوں نے اللہ کے عہد اور اپنی قسموں کے عوض حکومتی قیمت لے لی، ایسے لوگوں کا آہرت میں کوئی  
حصہ نہیں ہے، اللہ قیامت کے دن زان سے بات کرے گا زان کی طرف دیکھے گا اور نہ ان کو پر وان چڑھائے گا  
اور ان لوگوں کے لئے عذاب الیم ہے۔

اہد فریان باری تعالیٰ حق ہے :-

فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا أَنْتُمْ فَعْلَمُتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنْهَمُوا حَيْثَا لَا نُضِيِّكُمْ ، وَمَنْ يُؤْمِنْ  
شَجَّعَ نُفَسِّيْهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُغْلَيْعُونَ (۲۷)

جبکہ تک تم سے بن سکے اللہ سے ڈرتے رہو اور سنو اور اطاعت کرو اور خرچ کرتے رہو جملائی کو اپنی جانوں  
کے لئے، اور جسے اس کی جان کے بھل سے بچا دیا گیا تو یہی لوگ کامیاب ہیں۔

اور اللہ تعالیٰ کا فریان حق ہے :-

وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تُنْقُضُوا الْأَيْمَانَ يَعْدُ تَوْكِيدُهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ  
عَلَيْكُمْ كَفِيلًا، إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَعْلَمُونَ ۝ وَلَا تَكُونُوا كَالْأَنْتَنِي لَنَقْضَتْ عَذْلَهَا مِنْ  
عَيْدِ قَوْتَةِ الْكَافَّةِ تَكُونُ دُونَ أَيْمَانِكُمْ دَخْلًا أَبَيْتُكُمْ أَنْ تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَسْرَابٌ  
مِنْ أَمْمَةٍ يَبْلُو كُمْ اللَّهُ بِهِ وَلَيَسْتَعِيْنَ تَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَعْتَلَقُونَ هِ  
وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً دَاهِدَةً ۝ وَلَكِنْ لَيَعْنِيْلَ مِنْ يَشَاءُ وَيَهْدِيْ مِنْ مَنْ  
لَا يَشَاءُ وَلَسْتُعْلَمُ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۝ وَلَا تَتَغَوَّلُوا أَبَهَا كُمْ دَخْلًا بَيْتُكُمْ فَتَرَأَ  
بِقَدْمِهِمْ بَعْدَ بَيْتِهَا وَشَلُّو وَقُوا السُّوَءَ بِمَا صَنَّ وَرَسَمَ عَنْ سَيِّئِنَ اللَّهُ وَلَكُمْ عَذَابٌ  
عَظِيمٌ ۝ وَلَا تَشْتَرِكُوا بِعَهْدِ اللَّهِ ثُمَّنَا قَبِيلًا طِرِیْا مَا عِنْدَ اللَّهِ هُوَ خَیْرٌ لَكُمْ بِرَاتِ  
لَكُمْ دَهْرٌ تَعْلَمُونَ ۝ مَا عِنْدَكُمْ يَقْدِمُ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ يَأْتِی، وَلَنَبْرِزَنَ الَّذِينَ صَنَّبُوا

أَجْرَهُمْ بِمَا حَسِنُوا ۖ وَعَذَابُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۝ (۱۶ - ۹۰)

اہد اللہ کے عہد کو حجب بھی تم عہد کر د پورا کر د، قسموں اور معاملوں کو پختہ کرنے کے بعد نہ توڑد، حالانکہ تم نے اللہ کو اس پر گواہ و صافیں بتایا ہے، بے شک اللہ جو کچھ تم کرتے ہو اسے جانتا ہے اور اس عورت کی طرف نہ ہو جاؤ جو اپنے سوت کو پختہ کرت جانے کے بعد ڈھیلنا کر دیتی ہے، تم اپنی قسمیں اپس میں ایک دسرے کو فریب دہی کے لئے استعمال کرتے ہو تاکہ ایک جماعت دسری سے زیادہ بڑھ پڑھ جائے، اللہ اسی ذریعہ سے تمہاری آزمائش کرتا ہے اور تاکہ ان چیزوں کو جیں میں تم اختلاف کرتے ہو قیامت کے دن تمہارے لئے اسکا کردے اور اگر اللہ چاہتا تو تم کو ایک جماعت بتا دیتا لیکن وہ تو اسے گمراہ کرتا ہے جو گمراہ ہونا چاہتا ہے اور اسے ہر ایت دیتا ہے جو ہدایت چاہتا ہے اور تم سے تمہارے اعمال کی باز پرس ہو گی، اور اپنی قسمیں ایک دسرے کو فریب دہی کے لئے استعمال نہ کر د، ورنہ قدم جسمی کے بعد لغزش کھا جائے گا اور تمہیں اللہ کے راستے سے اعزام کرنے کا یہ انتیہہ چکھنا پڑے گا اور تمہارے لئے بڑا عذاب ہو گا، اور اللہ کے عہد کو مخوڑی قیمت کے عومن نہ دے ڈالو ابے شک جو کچھ اللہ کے پاس ہے وہ تمہارے لئے سبھر ہے، اگر تم مسلم رکھتے ہو جو کچھ تمہارے پاس ہے فتم ہوئے والا ہے اور جو کچھ اللہ کے پاس ہے وہ باقی رہتے والا ہے، اور وہ مزدہ صبر کرنے والوں کو ان کے بہتر کاموں کا بدلہ دے گا۔

ادلشہ بان خدادندی حق ہے ۔ ۱

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْبِعُوا إِلَهَهُكُمْ وَأَطْبِعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مُنْكَرٌ ،  
فَإِنْ شَاءُتُمْ فِي شَيْءٍ فَمِنْ دُّنْدُبِهِ لَهُ إِلَهٌ وَالرَّبُّ مُؤْلِي إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
الْآخِرِ ، ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ فَإِذَا وَلَدَهُمْ

لے ایمان والوں اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو اور لپٹے میں سے حاکموں کی، چھرگر تم میں آپس میں کسی ہات پر جبکہ ہو جائے تو اسے اللہ اور رسول کی طرف پہنچا د اگر تم اللہ پر اور روزِ آخر پر یقین رکھتے ہو یہ بہتر دراجام کے اعتبار سے خوب تر ہے، اور اس ایسا ہاری تعالیٰ حق ہے ۔

وَعَدَ اللَّهُ أَنِّي جَنَّ أَمْنَوْا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَعْلِمُهُمْ فِي الْأَسْرَارِ حِلْمَ كُلَّمَا اسْتَخْلَفْتَ  
الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيَمْكِنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أَنْتَعْنَى لَهُمْ وَلَيَبْتَدِّ

لَئِنْ مِنْ أَيْمَنِنِي خَوْفِيْهُمْ أَمْنَى ، يَعْبُدُونَنِي لَيُشْرِكُونَ بِهِ مُشِّيْعًا وَمَنْ كَفَرَ  
بَعْدَ ذَلِكَ فَإِنَّكُلُّكُمْ هُمُ الظَّالِمُونَ ۝ (۱۰۰)

و لوگ ہو ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کئے ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ وہ آجھیں صرف نہیں کی خلافت کے  
کچھ سے پہلے لوگوں کو خلافت دی اور ان کے لئے اپنے زمین پر کار بند ہونا اصرہ ممکن بنادے گا جسے وہ ان  
کے لئے پسند کرتا ہے اور انھیں خوف کے بعد ان میں منتقل کر دے گا وہ میری عبادت کریں گے اور میرگسی کو  
شرکیہ دیاں گے اور جس نے اس کے بند کفر کیا تو ہی لوگ فاسد ہیں ۔

اور فرمان یا ری تعالیٰ حق ہے ۔

إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ أَمْلَأَ يَدَ اللَّهِ فَوْقَ أَيْمَنِيْهُمْ ، فَمَنْ كَفَرَ  
فَأَنَّمَا يَكْفُرُ عَلَىٰ نَعْصِيْهِ ، وَمَنْ أَذْنَ فِي بَيْتِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَمْلَأَ يَدَهُمْ بَعْزًا عَظِيْمًا ۝ (۱۰۰)  
بے شک ہو لوگ کہ آپ سے بیہت کر رہے ہیں، ان کے ہاتھوں پر اللہ کا ہاتھ ہے،  
تجوہ پڑتا ہے خود اپنی بھی خابی کرے گا، اور جس نے اللہ سے کئے ہوئے عہد کو دنکیا تو وہ اسے بلا جرم سے گد  
بعدازاں عرض ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے لئے جس اصول کو پسند کیا ہے وہ سمع و طاعت اور تنظیم جماعت کی پابندی  
ہے اس نے آپ کو نافرمانی، فرقہ بندی اور اختلافات کے بہلک عواقب سے ڈرایا ہے اس نے تم سے پہلی اقوام کے  
حالات تمہیں بتائے، اور تمہیں پہلے سے اس سلسلہ میں ہایت کر دی تاکہ اگر تم اس کے قوانین کی نافرمانی کرو تو اس کے  
پاس تمہارے خلاف ثبوت موجہ ہو، لہذا، اللہ عز و جل کی نصیحت قبول کرو اور اس کے مذاب سے ڈر، تمہیں دنیا کی  
تاریخ میں کوئی ایسی قوم نہیں ملے گی جو اجتماعی توازن برقرار رکھتے کے باوجود فنا ہو گئی ہو۔ ہلاکت اسی وقت آتی ہے  
جب قوم میں اختلاف و تشتت رہنا ہو جاتا ہے، اور جب بھی تم ایسا کرنے لگو گے تو تم یک جا جمع ہو کر نماز ادا کر  
سکو گے، اور تمہارے اوپر تمہارے دشمن مسلط کر دیجئے جائیں گے اور تم لوگ آپس میں ایک دوسرکی حرمتوں کو  
حال کر لے گو گے، اور جب ایسا کیا جائے گے کا تو اللہ کا دین برقرار نہیں رہ سکے گا، اور تم فرقہ فرقہ ہو جاؤ گے، اللہ یوں  
لے اپنے رسول حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے فرمایا ۔

إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُوا بِشِيْعَةٍ لَكُنْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ، إِنَّمَا آمَّرْتُمْ

لَئِنَّ اللَّهَ شَهَدَ مِنْتَهِيَّهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۝ (۷۷)

بیک جنہوں نے اپنے دین کا لکھرے ملکوٹ سے کیا اور جماعت جماعت بہت گئے، تیران سے کوئی بھی داسطہ نہیں ہے، ان کا معاملہ اللہ کے خواہ ہے پھر وہ انہیں ان کے اعمال کے بالے میں بتاتے گا۔

میں بھی آپ لوگوں کو اسی تعلیم کی وصیت کرتا ہوں جس کی اللہ تعالیٰ آپ کو تعلیم دیتا ہے اور میں آپ کو اللہ کے عذاب سے ڈالتا ہوں حضرت شعیبؑ نے اپنی قوم سے کہا تھا:-

يَا أَيُّومٍ لَا يَعْجِزُ مَتَكَبُرُ شَقَاقِيْ سَأَنْ يَعْصِيَنَّكُمْ مِّثْلُ مَا أَعْصَيْتُمْ لُؤْمَ لُؤْجَ أَذْ قُوْمَ هُزُّ  
أَذْ قُوْمَ صَابِعَ دَمَنَا قُوْمَ لُؤْطَ مَتَكَبُرُ بِبَعْيِنِ ۝ دَاسْتَغْفِرُ دَا سَبَكَمُ شُمَّتْ لُؤْبُوْمَا

الْيَوْمَ يَوْمَ سَكِيْنَةٍ سَرَاجِيْمَ دَمَدَدُ ۝ (۹۰-۹۱)

لے میری قوم؛ کہیں تھیں میری غالنت اس جمیں کام رکب نہ کر دے جس کی وجہ سے تمہیں بھی وہ فنا بپہنچے جو قوم نوحؑ قوم ہمؓ یا قوم صابعؓ کو پہنچا اور لوطؓ کی قوم تو تم سے کچھ ایسی ود بھی نہیں ہے، اور اپنے رب کے مغفرت چاہو پھر اس کی طرف رجوع کر دے بیک میرا رب رحیم د دود دے۔

اما بعد۔ یہ لوگ جو میرے خلاف احتجاج کرتے ہوئے جمع ہو گئے ہیں، لوگوں کو یہی بتا دیے ہیں کہ وہ کتاب اللہ او حق کی طرف لوگوں کو دعوت نہ رہے ہیں نیز دنیا اور دنیوی اعضاوں سے کوئی سروکار نہیں رکھتے لیکن جب ان کے سامنے حق پیش کیا گیا تو یہ مختلف انسیاں ہر کو ملیخہ ملیخہ جماعتوں میں منقسم ہو گئے۔ ایک گردہ حق کو لے لیتا ہے اور دوسرا جب اسے حق دیا جاتا ہے تو اس سے گریز کرتا ہے۔ ایک اور گردہ جو حکومت کے معاملہ کو ناحیہ بھر لے لینا چاہتا ہے وہ حق کو چھوڑ دیتا ہے۔ میری دلاری عمران پر گرال گز لہی ہے اور ان کے حکومت کے خواہوں کی تعمیر میں دیرہ ہر بری ہے لہذا، یہ قانون قدرت میں دل اندازی کر کے اس سے جلدی تائیں بس مد کرنے کے لئے بپند ہیں، یہ لوگ پہنچے آپ کو کہہ سکے ہیں کہ وہ میرے طے کئے ہوئے معاملہ پر رضامند ہو کر والپیں جائے ہیں، اور میرا خیال ہے کہ میں نے معاملہ کی کوئی شق بھی ایسی نہیں چھوڑ دی جس پر عمل نہ کیا ہے، ان لوگوں کا خیال تھا کہ یہ حدود کو نافذ کرنے کا مطالبہ کر رہے ہیں تو میں نے ان سے کہہ دیا کہ جس کے متعلق تمہیں یہ معلوم ہو کر اس نے کسی ش.... حدود سے تجاوز کیا ہے اس پر حدود نافذ کر دے، جس نے بھی تمہاری حق تلفیگی ہے خواہ وہ دو رکا ہمیا قریب کا اس پر حدود نافذ کرو، اخنوں نے کہا کہ کتاب اللہ

لہ میری کے متعلق نکلوں میں اسی طرح منکور ہے۔ یہاں عبادت میں کچھ نفق رہ گیا ہے۔

کی تلافت کی جائے گی، تو میں نے کہا ضرور تلافت کی جائے گی، لیکن تلافت کرنے والے کو چاہئیے کہ اس میں غلوت نہ کرے اور کتاب میں اللہ کی نازل کردہ تعلیمات سے تجاوز نہ کرے۔ ان لوگوں کا مطالبہ ہے کہ نادار و محروم کو مفری دی جائے تاکہ کو اس کے صحیح اور مناسب مقامات پر خرچ کرنے کے لئے پوری پوری توجہ دی جائے، خمس اور صدقہ کے احراجات میں جائز حدود سے تجاوز نہ کیا جائے، صاحب قوت و امانت کو امیر مقرر کیا جائے، لوگوں کے جائز حقوق جو تلافت کرنے گئے اسہیں والپس دینے جائیں۔ میں نے ان کے یہ مطالبات تسلیم کر لئے اور اس پر چنگی سے کاربند رہا۔ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن کی خدمت میں مشورہ لینے کے لئے گیا، انھوں نے یہ مشورہ دیا کہ عزیزین العاصم و صنی اللہ عزیز اور عبد اللہ بن قیس رضی اللہ عنہ کو امیر مقرر کرو، معاویہؓ کو نہ چھپڑو کیونکہ انہیں تمہارے پیش روئے مقرر کیا ہے۔ نیزوف اپنے علاقہ کا درست انتظام رکھتے ہیں افراد ان کی فوج بھی ان سے خوشن ہے، غرہ کو والپس اپنے چہرہ پر بیچ دو کیونکہ ان کا شکر اسہیں پسند کرتا ہے اسہیں تاکید کرو کہ وہ اپنے علاقہ کی مسلط پر توجہ دیں۔ اور میں نے ان کے مشورہ کے مطالبات یہ سب کچھ تبدیلیاں کر دیں اس کے بعد بھی مجھ پر زیارتی کی جا رہی ہے اور جن پر ٹھلٹھ ہو رہا ہے۔

میں یہ خط آپ کو لکھ رہا ہوں اور میرے وہ ساتھی جو قانون کو اپنے ہاتھوں میں لے لینے کے آرزو مند ہیں قہدیر خداوندی سے نسبی نکلانا چاہئے ہیں، وہ نماز سے بھی روک رہے ہیں انھوں نے میرا مسجد میں جانا بھی بند کر دیا ہے اور اپنے مقدور بھری، لوگ مدینہ پر غلبہ حاصل کر جائے ہیں، اس وقت تک جب کہ میں آپ کو یہ خط لکھ رہا ہوں نوبت یہاں تک پہنچ بھی ہے کہ یہ لوگ مجھے تین ہاتوں میں سے ایک کو قبول کرنے کا اختیار دے رہے ہیں، یا تو مجھ سے ہر اس آدمی کا ہدایہ (قصاص) لیں جسے میں نے للطی سے یا بجا طور پر کوئی سترادی ہے اور اس سلسلہ میں کوئی رعایت یا تپورٹ نہ ہوگی۔

یا میں خلانت سے معزول ہو جاؤں اور وہ میرے علاوہ کسی دو سے کو خلیفہ بنالیں۔

یا سپردہ میرتے پاس اپنے ہم خیال و ہم نوازش کر دیں اور شہرلوں کو بھیجن گے جو اپنی اس ذمہ داری (یعنی سمع و طاعت) سے برآٹ کا لہیا کریں گے جو اللہ تعالیٰ نے میرے لئے ان پر ڈالی ہے۔

میں نے ان لوگوں کو جواب دیا کہ جیسا تک مجھ سے قصاص لینے کا تعلق ہے آپ لوگ جانتے ہیں کہ مجھ سے پہلے

سل. خط کے متن کی اس ہمارت اور تاریخ کی روایات میں اختلاف ہے جس پر ہم انش اللہ درس سے حصہ میں بحث کریں گے۔

بھی خلیفہ گزر چکے ہیں جنہوں نے غلط فیصلے بھی کئے اور صحیح بھی، لیکن ان میں سے کسی سے بھی قصاصی کا مطابق نہیں کیا گیا اور یہ تو مجھے معلوم ہی ہے کہ یہ لوگ میری جان کے دشمن ہیں۔ جہاں تک خلافت سے مفرادی کا تعلق ہے تو اگر یہ لوگ مجھے سخت تکلیف دے اور بدل میں چھوڑ کر چھپ جانے والے بھاول سے بھی ماری گے تو میں یہ تکلیف بخوبی برداشت کر دوں گا لیکن اللہ تعالیٰ کی خدمت و خلافت جو مجھے تقویٰ مہنی ہے اس سے براہ کا افہار ہرگز گوارا نہ کوں گا، اور یہ لوگ جو فوج اور شہریوں کو میرے پاس میری سمع و طاعت سے افہار براہ کے لئے بھجا چاہتے ہیں تو میں ان کا کوئی وکیل نہیں ہوں، نہ میں نے ان کو پہلے اپنی سمع و طاعت کے لئے مجبور کیا تھا ان لوگوں نے بخوبی اللہ تعالیٰ کی خوشندی اور اپنے باہمی تعلقات خوشگوار رکھنے کے لئے میری سمع و طاعت قبول کی تھی، یاد رکھو تم میں سے جو بھی دینوں ایغام کا طالب ہے تو اسے ان میں اتنی ہی کامیابی ہو گئی جب تک اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے مفرک رک دی ہے اور جو خوشندی مولیٰ، دایر آخرت اور اصلاحِ امت کا بوجہ اللہ طلب کا رہے اور اس سنتِ حسنة پر چلنے والوں میں ہے جسے آنحضرت نے اور ان کے بعد ابو بکرؓ و عاصمؓ نے قائم رکھا تو اس کا بدل اللہ تعالیٰ دے گا۔ میرے پاس تمہارا بدلہ نہیں ہے، اور اگر میں تمہیں تمام دنیا بھی دے دوں تو بھی وہ تمہارے دین کا بدل نہیں ہو سکتی اور نہ کوئی فائدہ پہنچا سکتی۔ لہذا، اللہ سے ڈرنا اور جو کچھ اس کے پاس ہے اس پر اپنے اعمال کی بنیاد رکھو، جو بھی تم میں سے اپنے عہد دیا کے پہنچا چاہتا ہے تو میں اس کے لئے یہ طریقہ پسند نہیں کرنا، اور اللہ تعالیٰ کو بھی یہ پسند نہیں کہ تم اس کے عہد سے پھر جائے یہ لوگ مجھے جو کہ بھی اختیار دے رہے ہیں اس کا خلاصہ یہ ہے کہ میں خلافت سے دستبردار ہو جاؤں اور یہ کسی اہد کو امیر بنا لیں، میں خود کو اہد اپنے ساتھیوں کو رکھ کے ہوں لے ہوں اور اللہ کے فیصلہ کا منتظر ہوں کہ اللہ سمجھائے د تعالیٰ جس طریقہ پسند ہے اس لفہت کو بدلے، میں بھری سنت ایجاد کرنا، امت میں اختلافِ دلانا اور خوزینہ یہی کنایا پسند نہیں کرتا، میں آپ لوگوں کو اللہ کی قسم ملانا، اسلام کا واسطہ دیتا ہوں کہ آپ لوگ صرف حق کا سامنہ رکھئے میری طرف سے حق ادا کیجئے اور بغاوت کو سکر کشون تک چھوڑ دیجئے، ہمارے درمیان فرمانِ الہی کے مطابق عمل سے نیصلد گئیجے ہیں تھیں اللہ عزوجل کی قسم ملانا ہوں جس نے تھا سے اور پہلے من اللہ کے بائے میں پاسداری عہد اور باہمی تعاون فرض کیا ہے، اللہ سمجھائے، د تعالیٰ کا فرمان ہے اور وہ حق ہے کہ

وَأَذْنُوا بِالْعَهْدِ إِذَاً أَعْهَدْتَ سَكَّاتَ مَسْتَوْلَةً (۶۱)

اور تم عہد کو پورا کرو، بے شک عہد کے بائے میں تم سے باز پس کی جائے گی

یہ اس لئے ہے کہ میں اللہ کے پاس مدرپیش کر سکوں اور تاکہ تم نصیحت حاصل کرو۔

احسن میں نہیے یہ بھی عرض کرنے ہے کہ میرا یہ دعوے نہیں کہ میرا نفس عیوب و نقائص سے پاک و مبارہ ہے، بلکہ نفس تو میرا کا بہت حکم دینے والا ہے بکراں لوگوں کے جن پر میرے رب کا نام ہوا ہے شک میرا رب غفور و رحیم ہے، میں اپنے ہر کسے جوئے کا مسے خدا کی طرف تو ہے کہ تا ہوں اور اس سے مغفرت کا طالب ہوں اُس کے سوا کوئی نہیں جو گناہوں کی مغفرت کر سکے بلکہ میرے رب کی رحمت پر چیزیں چھاؤ ہیں، یقیناً اللہ کی رحمت سے سوائے گمراہ لوگوں کے اور کوئی نامیدہ نہیں ہوتا، اور یقیناً وہ سی ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول فرماتا ہے اور سیّات سے درگز رکتا ہے اور وہ اپنے بندوں کے کاموں سے بالخبر ہے، اور میں اللہ عزوجل سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ میری اور تمہاری مضررت فرمائے اور اس امرت کے دلوں کو خیر پر جوڑ دے، اور ان کے دلوں میں فتن کو ناپسند بنا دے اے مومنو! اور مسلمانو! اتم سب پر خدا کی سلامتی و گست و برکات ہوں۔

## اعتنیا

اس حمدت میں ہم نے عبید اللہ بن سبیا کے حالات جوابن سودا و کے نام سے مشہور ہے بالتفصیل بیان نہیں کیا ہے، اس لئے کہ اس کے داقعہ میں کچھ طول اور پیچیدگی ہے اس لئے بھی کہ اس کی اہم سرگرمیاں ہمارے خیال میں حضرت علیؓ کی خلافت کے دوستان میں ہوئیں، لہذا، ہم نے اس موضوع کی تفصیل کو اسی کتاب کے دوسرے حصہ میں لے لیا ہے۔

اسی طرح ہم نے حضرت عثمانؓ کے متعلق حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور عمر بن العاصؓ کے باہمی تردد کا بھی تذکرہ نہیں کیا ہے، اس لئے کہ ان دونوں کی اہم سیاسی سرگرمیاں بھی حضرت علیؓ کے عہد میں رہ نہ ہوئیں۔ لہذا، اس موضوع کو بھی ہم نے اس کتاب کے دوسرے حصہ میں شامل کر لیا ہے۔

# ماہنہز

اس کتاب میں جو بھی واقعہ، تاریخی روایت یا مفہومیں کی رائے بیان کی گئی ہے اس کی سند متدرجہ ذیل کتبوں میں سے کسی میں صورہ ملتے گی ۔

- ۱۔ سیرت ابن ہشام
- ۲۔ طبقات ابن سعد
- ۳۔ انساب الاشراف للبیاندی
- ۴۔ تاریخ البخاری
- ۵۔ کتب احادیث کے مختلف نسخوں میں اور ان کی شرحیں
- ۶۔ تاریخ الامم والملوک للطبری
- ۷۔ تفسیر الطبری
- ۸۔ الکامل لابن اثیر
- ۹۔ البدایۃ والنهایۃ لابن کثیر
- ۱۰۔ تاریخ ابن خلدون
- ۱۱۔ تاریخ دمشق لابن عساکر
- ۱۲۔ تاریخ بغداد والخلیلیہ بغدادی
- ۱۳۔ موضع پرمدھارین کی تصنیعیت میں سے صرف تین ہم نے پڑھی ہیں ۔
- ۱۔ اشهر مہماں اسلام، الرفیق یک فلظ
- ۲۔ اسلام و اصل حکم، الاستاذ علی عبد الرحمن
- ۳۔ کتاب عثمان بن عقان، الاستاذ اشیخ صادق اہل ہیم عزوجن

مشرقیں کی کتب اہل میں سے اس مصنف میں ہم نے صرف دو چیزوں نزیر نظر کی ہیں ۔

- ۱۔ کیٹھانی کی کتاب "انالی دی اسلام"
- ۲۔ ان نیکلکوپیہ یا آفہ اسلام کی متفرق فصلیں ۔